## هُ مُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مَوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَن (السَّة)

## مَوْضُوعِيّة المَنْظُومَة الخِطَابِيّة عندَ الإمام الحَسنَ (الطّيّلا) مقاربة تداولية

أ.م.د. رحيم كريم عليّ الشَّرِيفيّ جامعة بابل/ كلية الدراسات القرآنيّة



البريد الإلكتروني Qur.Raheem Kareem @uobabylon.edu.iq :Email

الكلمات المفتاحية: الامام الحسن (المناقلة) ، الخطاب ، الموضوعية ، الحِجاج .

### كيفية اقتباس البحث

الشريفي ،رحيم كريم علي ، مَوْضُوعِيّة المَنْظُومَة الخِطَابِيّة عندَ الإمام الحَسنَن (العَيْنَ)، مقاربة تداولية ، مجلة مركز بابل للدراسات الانسانية، ٢٠١٧، المجلد: ٧ ،العدد: ٤.

هذا البحث من نوع الوصول المفتوح مرخص بموجب رخصة المشاع الإبداعي لحقوق التأليف والنشر ( Creative Commons Attribution ) تتيح فقط للآخرين تحميل البحث ومشاركته مع الآخرين بشرط نسب العمل الأصلي للمؤلف، ودون القيام بأي تعديل أو استخدامه لأغراض تجارية.











## هُ مُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمامِ الدَسَن (اللهُ هُوْ مَوْضُوعِيَّة الْمَنْ (اللهُ اللهُ اللهُ



#### An Objective System Rhetoric When Imam Hassan Deliberative Approach

Rahim Karim Ali Sharifi College of Quranic Studies / Babylon University

Keywords: Keywords: Imam Hassan, speech, objectivity.

#### **How To Cite This Article**

Ali Sharifi, Rahim Karim Ali, - An Objective System Rhetoric When Imam Hassan Deliberative Approach, Journal Of Babylon Center For Humanities Studies, Year :2017, Volume: 7, Issue: 4.



This is an open access article under the CC BY-NC-ND license (http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

<u>This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.</u>

#### **Abstract**

This research represents a milestone intellectual search the Imam Hassan (PBUH), and partial molecules construction rhetorical has (PBUH), and a glass of a package of ideas, and Alqubsat, and fragments of the blocks heritage of Imam Hassan (PBUH), and the search is over to be the most important mechanisms that adopted by Imam Hassan (PBUH) in his system rhetoric of martyrdom texts as evidence, saying the objectivity of the telecom system release, as well as the principle of pilgrims and include it, and it appeared that the most important foundations or assets of the system rhetoric of Imam Hassan (PBUH) etiquette Salutation, rationality, realism and honesty

#### المُلخص:

يمثل هذا البحث معلماً من معالم البحث الفكري لدى الإمام الحسن (العلام)، وجزئية من جزئيات البناء الخطابي لديه ، وقدح بحزمة من الأفكار ، و القيسات، والشذرات من لبنات تراث







### ﴿ مَوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَنِ (السِّيِّة) مقاربةً تداوليةً 🛞

الإمام الحسن (اللَّهِ)، وانتهى البحث الي أنّ أهم الآليات التي اعتمد عليها الإمام الحسن (اللَّهِ) في منظومته الخطابيّة الاستشهاد بالنصوص بوصفها دليلاً معتبراً في بيان موضوعية تلكم المنظومة، فضلاً عن ذلك مبدأ الحِجاج وتدرّجه، وظهر أنَّ أهم الأسس أو الأصول للمنظومة الخطابية للإمام الحسن (الكلا) آداب المخاطبة، والعقلانية، والواقعية والصدق.

#### المقدمـــة

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد شهِ الذي خَصَّ محمداً بالرسالة والنبوّة، وأنار على يديه دروب البريّة، وقادهم إلى المحجّة البيضاء، وصلّى الله على المخاطَب بالقرآن صاحب المنظومة السنّية العليّة نبيّنا محمّد (صلى الله عليه وآله وسلم)، وعلى آله موضوع العصمة والطهارة والرشاد، وعلى صحبه الكرام المخلصين.

وبعدُ، فإنَّ البحث سيتناول جَنْبَة عظيمة القدر، جليلة الوقع من جنبات الإمام الناصح أبي محمد (الحسن بن عليّ) (عليهما السلام) العظيمات التي تتصل بتراثه الفكري عامة - والتي نخالُ أنها تمثّل العتبة الأولى من عتبات تراثه - ألاّ وهي (موضوعيّة المنظومة الخطابيّة) عنده (العَلِيَّةُ).

إنَّ المتدبّر في تراث الإمام الحسن (الكلة) بمرقاب التأمل ومنظار التدبّر يجدُ المنهجيّة الموضوعيّة، والعقلانيّة الرشيدة، والحجج المنطقيّة المنظّمة وغيرها في منجزه الخطابيّ.

وهذا البحث يمثل أيضاً معلماً من معالم البحث الفكري لدى الإمام الحسن (اللي )، وجزئية من جزئيات البناء الخطابي لديه (اللَّهِ)، هذا البناء الذي يُعدّ مكنزاً كشفيّاً يضطمُّ على حقائق عظيمة المضمون، وقوادح عالية البيان (١).

وسيقدحُ البحث بحزمة من الأفكار، و القبسات، والشذرات من لبنات تراث الإمام الحسن (الكلية)، يأملُ كاتبُ هذه السطور من الباحثين الأكارم أنْ يقتنصوها، ويفيدوا منها علُّهم يوسّعون هذه الدوائر، ويشظّون البؤر - التي نحسبُ أنّها لم تتوسّع، ولم تتشظُّ بَعْدُ -.

عندما نَسْبرُ غور الموضوعيّة في منظومة الخطاب الحسني، نجعلُها في قبال الذاتية والمعياريّة اللتين تلتزمان بالفرديّة، والنظرة إلى قيمة الأشياء من دون بيان قيمتها، وقد فرق المفكر محمد عابد الجابريّ بين هاتين الثيمتين، فالذاتيّة والمعياريّة نظرة اختزالية، أما الموضوعيّة، فهي نظرة تحليليّة تركيبيّة تحلّل الأشياء إلى عناصرها الأساسيّة ؛ من أجل إعادة بنائها بشكل يُبْرزُ ما هو جوهري منها<sup>(٢)</sup>.





### هُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مَوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة)



وعلى وَفْق هذا الفَهْم فالبحث لا يتحدث عن الموضوعيّة بوصفها مصطلحاً بلاغِيّاً يتساوق ويتماشى مع مصطلح الفنّيّة، لكونها من لوازم النصوص والأجناس الأدبية كالخطبة، والرسائل، والأدعية، والمناظرات، والكلمات الحكميّة القصار وغيرها.

واقتضت هيكليّة البحث - بحسب المادة المجموعة - أنْ يكون في ثلاثة مطالب، هي:

- الأول: أثر البيئة الاجتماعية في المنجز الخطابيّ عند الإمام الحسن (اللَّكِيّ).
  - والثاني: آليات المنظومة الخطابيّة عند الإمام الحسن (اللي ).
  - والثالث: أسس موضوعية المنظومة الخطابية عند الإمام الحسن (العَيْنَ).

#### وهذا أوإن الشروع في:

المطلب الأول: أثر البيئة الاجتماعية في المنجز الخطابي عند الإمام الحسن (المناقلة).

لا يخفى على البصير أنَّ البيئة الاجتماعيّة لها أثر في كيان الإنسان وتصرّفاته، وأقواله، وأنّ المنظومة الفكرية المتمثلة بأفعاله وأقواله لتتناسب مع إرهاصات البيئة وتمثّلاتها المتنوعة، وهو أمر عقلى ومنطقى ترنو إليه النفوس الواعية المطمئنة.

إنَّ التأمل العميق في المنظومة الفكريّة للإنسان يَرَى أنها انعكاس أفكار، وتأثر النفس مع أحداث الحياة، يقول إحسان عباس: «وكلّما كانت السيرة تعرض للفرد في نطاق المجتمع، وتعرض أعماله متصلة بالأحداث العامة، أو منعكسة فيها، أو متأثرة بها، فإنَّ السيرة في هذا الوضع تحقّق غاية تاريخيّة، وكلّما كانت السيرة تجتزئ بالفرد وتفصله عن مجتمعه، وتجعله الحقيقة الواحدة الكبرى، وتنظر إلى كلّ ما يصدر عنه نظرة مستقلة فإنّ صلتها بالتاريخ تكون واهية ضعيفة»(٢).

ولم يكن الإمام الحسن (العلام) بدعاً من غيره، فقد اتّجه في خطابه إلى الحياة الإنسانية، وما تزخر بها من شعور، وآلام، فكان (العلام) واعياً وباصراً بالبيئة التي تحيط به بتمثّلاتها كلّها وفاقاً لنظرة موضوعيّة تعتمد على الاستدلال والبرهان لا على الحدس والوجدان، واللّدنية والاكتساب والجهد وهي من لوازم الموضوعيّة بخلاف الفطرة والارتجال اللتين هما من لوازم الذاتيّة.

إنَّ البيانيّ الذي يصطدم ببيئته الاجتماعِيّة، ويتفاعل معها يُعدّ أنموذجاً متجدّداً وفعّالاً للكشف عن أسرار الفن القادر على التخطّي، والتجاوز.

ونقطع جازمين بأنَّ الإمام الحسن (الله الله الأولى قد كشف النقاب عن حقيقة البيئة الاجتماعية التي تحيط به، فهي بيئة متلجلجة لا تستقر على أرضية إيمانية صلبة، ولا تستند إلى جدار حصين من الفَهْم الإسلامي الصحيح ؛ لذلك عَمِل (الله المالة) لحظة تسنمه الخلافة



# 10 TO 10 TO

### هُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (ﷺ) مقاربةً تداوليةً



درس الإمام الحسن (اليه المجتمع دراسة وافية، مبيّناً أنه مجتمع مريض شكّاك لا يفرّق بين الخير والشرّ، وبين المفسد والمصلح، وبين الإمام الحقيقي والإمام المزيّف، وبين الجبهة الإسلامية الرساليّة الصحيحة، وبين الجبهة المحطّمة والمدمّرة للإسلام، ومن هنا جاء خطاب الإمام الحسن (اليه )؛ ليبيّن المسار الصحيح، وكونه الإمام الحقّ – إمام الهداية والرشاد – متنياً على المرجعية الدينية الأصيلة الثابتة – مرجعية جدّه (صلى الله عليه وآله وسلم)، ومرجعية أبيه عليّ (اليه )؛ تأمل في خطابه (اليه ) – وهو يخاطب أصحابه – « وأحذركم الإصغاء لهتاف الشيطان فإنّه لكم عدوّ مبين فتكونوا كأوليائه »(٥) ، ولايخفي أنَّ المراد بهتاف الشيطان الجبهة المناوئة المحطِمة للإسلام والإيمان ، وقد جاء الخطاب مكشوفًا في قوله (اليه ) « فليتعجب المتعجب من توثبك يامعاوية ، على أمرٍ لست من أهله لابفضل في الدين معروف ، فليتعجب المتعجب من توثبك يامعاوية ، على أمرٍ لست من أهله لابفضل في الدين معروف ، ولا أثر في الاسلام محمود ، وأنت ابنُ خربٍ من الأخراب ، وابن أعدى قريش لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، ولكتابه » (١)

ويبدو في ضوء استقراء المنجز البياني، والتراث العلمي للإمام الحسن (الله ) من جهة، وطبيعة المجتمع الإسلامي المعيش فيه الإمام الحسن (الله )، أنَّ المجتمع قد أصيب بجملة من الأمراض الاجتماعية، منها:

أ- ضعف البناء الاجتماعي.

ج- غياب العقل.

ه-حبّ الدنيا وشهواتها وملذاتها.

ز - قلب الحقائق.

ب- البعد عن القيم الروحيّة.

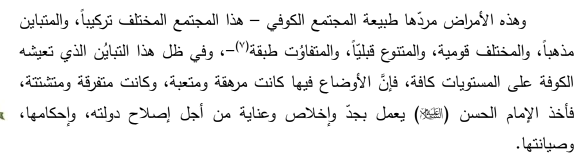
د- موت الإرادة.

و - الخوف من المستقبل.





### هُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَن (السَّهُ) مَوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَن (السَّهُ) مقاربةً تداوليةً



أراد الإمام الحسن (المسلم أن يقوي الوحدة، ويونقها في نفوس أفراد المجتمع لاسيما بعد أن خيّم الشك على الفرد المسلم آنذاك فأراد معالجة أسبابه، وإنعاشه من جديد، فالظروف التي يمر بها المسلمون في العراق كانت ظروفاً نفسية، والمجتمع محطّمٌ من جهة التعايش والتسامح، زد على ذلك وجود فراغات فكرية ونفسية واضحة وكبيرة، فكانت دعوته ملحة على الوحدة والتآلف والمحبة، وأراد الإمام أيضًا أنْ يُبعد الأمة عن شبح موت الإرادة، وموت القيم الإنسانية العليا(^).

وَعَى الإمام الحسن (العَيْنة) الأحداث المحيطة بالمجتمع من جهة، والمحيطة به من جهة أخرى، فكان قارئاً واعياً للمشهد السياسي والاجتماعي ومفكراً بارعاً في الإحاطة بنزعات النفوس وتخالجاتها، فالقراءة السايكلوجية الحاذقة للمجتمع عامة، ولخصومه ومناوئيه خاصة جعلته يصوّب سهام خطابه بصورة دقيقة في أغراض فَهْم المجتمع والمناوئين من دون أنْ يخطئها، وهنا يكمن سرُّ عظمة الخطاب الحسنيّ البيانيّ، وتجاوزه الحدود الظاهرية، وانسيابه وجريانه إلى حجاج القلوب، فلا مَعْدى من أن يتلَوّن الخطاب الحسني بمرقاب هذه البيئة، فنجده خطاباً معقولاً يدعو إلى التوحيد، والالتزام بمبادئ الإسلام الصحيح، وعدم الانحراف والعودة إلى الفهم الصحيح للإسلام، والتمسك بالقيم والتعاليم الإسلامية النبيلة الصحيحة، وفي قبال ذلك نجد خطاباً حسنيّاً آخر كشف فيه (الكي ) انحراف المناوئين، وشططهم وابتعادهم عن خط الإسلام الصحيح، واضلالهم الناس، إذ استطاع (الكلية) أن يصور مناوئيه الذين عاصرهم على أنَّهم شخصيات متزاحمة على الدنيا، وغير ملتزمة بحدود الشرع المقدّس ؛ لذلك جاء الخطاب الحسنيّ قائماً على النظرة التحليلية العميقة لمجتمعه عامة ولأعدائه وأصحابه خاصة، جاء في أمالي الشيخ المفيد (ت ٤١٣هـ)، قال بعد ذكره سلسلة السند: «سمعت أبا محمد بن على (عليهما السلام) يخطب الناس بعد البيعة له بالأمر: نحن حزب الله الغالبون، وعترة رسوله الأقربون، وأهل بيته الطيبون الطاهرون، وأحد الثقلين اللذين خلَّفهما رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) في أمته، (...) وأحذركم الإصغاء لهتاف الشيطان فإنه لكم عدو مبين فتكونوا كأوليائه (...) فتلقون إلى الرماح وزراً، وإلى السيوف حرزاً، وللعمد حَطْماً، وللسهام غَرَضاً»(٩).



# Free Street of Street S

### هُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مَوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّةُ)



تأمّل الخطاب الحسني يوم خروج الإمام الحسن (الله من الكوفة إلى مدينة جدّه (صلى الله عليه وآله وسلم) بعد إبرام الهُدْنة مع معاوية: «أنتم شيعتنا، وأهل مودتنا، فلو كُنْتُ بالحزم في أمر الدنيا أعمل لسلطانها، وأنصب ما كان معاوية بأبأس منّي بأساً ولا أشد شكيمة، ولا أمضى عزيمة، ولكن أرى غير ما رأيتم وما أردْت فيما فعلت إلا حقن الدماء فارضوا بقضاء الله، وسلّموا الأمر، والزموا بيوتكم وأمسكوا أيديكم حتى يستريحَ برّ، ويستراح من فاجر »(١٠).

واسْمَع إلى خطابه الصادق بعد هدنته وسَلْمه مع معاوية مبيّناً أسبابه عَفْو الخاطر بلا تكلُّف ولا تصنّع كاشفاً النقاب عن تقهقر الإرادات، وضعف النوايا، وتهافت القيم، متحمّلاً من قومه وأصحابه ما لم تتحمله الجبال الراسيات، فلم يستوعب هؤلاء الصدمة وعظمة الفتنة، فانبروا كلاًّ على شاكلته، قال (العليمة): «فقد مات والله جدّى رسول الله (صلى الله عليه وآله)، وقتل أبي (الكينة)، وصاح الوَسنواس الخنّاس في قلوب الناس، ونعق ناعق الفتنة، وخالفتهم السنة، فيالها من فتنة صمّاء عمياء لا يسمع لداعيها، ولا يجاب مناديها، ولا يخالف، وإليها ظهرت كلمة النفاق، وسيرت رايات أهل الشقاق، وتكالبت جيوش أهل العراق من الشام، والعراق، هَلِمُوا - رحمكم الله- إلى الافتتاح، والعلم الجحجاح، والنور الذي لا يُطْفى، والحقّ الذي لا يَخْفَى، أيها الناسُ، تيقّطوا من رَقْدة الغَفْلة، ومن تكاثف الظلمة، فوالذي خَلَق الحبّة، ويرَأ النسمة، وتردّى بالعظمة لَئِن قام إلى منكم عصبة بقلوب صافية، ونيّات صادقة لا يكونُ فيها شوبُ نفاق، ولا نيّة افتراق لأجاهدَنّ بالسيف قدماً قدماً، ولأَضيّقَنَّ من السيوف جوانبها، ومن الرماح أطرافها، ومن الخيل سنابكها، فتكلَّمُوا يرحمكمُ اللهُ»(١١). قال طه حسين: «ومهما يكن من ذلك فقد سخط على الحسن جماعة من أصحابه الذين أخلصوا له، ولأبيه، وأخلصوا في بغض معاوية وأهل الشام، ورأوا في هذا الصلح نوعاً من التسليم لم يكن يلائم ما بذلوا أيام عليّ ا من جهد، ولم يكن يلائم كذلك ما كان في أيديهم من قوة، فمنهم من كان يقول للحسن: يا مذلّ المؤمنين، ومنهم من كان يقول له: يا مذلّ العرب، ومنهم من كان يقول له: يا مسوّد وجوه العرب، ولكنّ الإمام الحسن لم يحفل بشيء من ذلك ، وانّما رَضِي عن خطبته كلّ الرضا فرأى فيها حقناً للدماء، ووضعاً لأوزار الحرب، وجمعاً لكلمة الأمّة، وتمكيناً للمسلمين من أنْ يستقبلوا أمورهم مؤتلفين لا مختلفين، ومتفقين لا مفترقين»(١٢)، وقد جابه الإمام الحسن (العَيْلَ) كلاماً من المندّدين بالهدنة والسَّلم كان أشد عليه من وقع الحسام المهنّد، فقد رأى منهم غلظة في القول وقسوة في الحديث، وجفاء أي جفاء (١٣).







## هُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مَوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مقاربةً تداوليةً



إنَّ جسامة الأحداث، وفداحة الخطوب التي واجهها الإمام الحسن (الملكة) من جهة، والبيئة الاجتماعية المضطربة للمجتمع غير القائمة على ركن وثيق من جهة أخرى، جعلته (أنْ يقدم لنا مجموعة من النصوص شكّلت ما نسميه بالتراث الأدبي والفكري لديه (الملكة) في مجالات معرفية متنوعة، فجاء خطابه ، ومتنوعاً ، نلمح الخطاب الإنساني، والتربوي، والأخلاقي، والسياسي، والقيمي، والعَقَدي وغيرها، فضلاً عن ذلك تعدّد موضوعات أدبه ؛ إذ فيه (الخطب، والرسائل، والأدعية، والمناظرات، والكلمات الحِكَمِيّة القصار، والمرويات وغيرها)، زد على ذلك نرقب فنيّة الخطاب لديه وجماليته في ضوء تشكّل الأنساق الخطابيّة، وتعدّد أنماطها.

#### المطلب الثاني: آليات المنظومة الخطابيّة عند الإمام الحسن (الكين).

قبل الشروع في الكشف عن آليات المنظومة الخطابيّة عند الإمام الحسن (اليه نقول: إن الحاجة تقتضي اليوم دراسة تراث الإمام الحسن (اله في ضوء الأبحاث والدراسات التحليليّة التي تعتمد على المناهج التحليلية واللغوية والتاريخية، وأنَّ عملية جمع تراثه لا تكفي لمعرفة موضوعية المنظومة الخطابية عنده (اله في محتواه ما لم يتم تحليل نصوص هذا التراث ومظاهره، وصياغة رؤاه بطرائق المناهج الحديثة.

إن هذه الدراسات والأبحاث التحليلية تأخذ بفكره (الملكة) إلى مواقع متقدمة لسبر أغواره، والتنقيب في كنوزه، من أجل أنْ يأخذ موقعه المتألق في ثقافتنا الجديدة التي بنا حاجة إليها لضبط حركتنا المعرفية والعملية على هداها، ونسترشد بإبداعات هذا التراث الحسني وأدبياته في توجيه حياتنا المعاصرة التي تشهد انقطاعاً جزئياً عن هذا التراث (١٤).

وإذا تفحصنا تراث الإمام الحسن (الكله) نراه موزعاً بين نصوصٍ شفاهية تتمثّل في خطبه التي ألقاها، أو كتابيّة تتمثّل في رسائله التي دارت بينه (الكله)، وبين معاوية، وقد تكون نصوصه وصايا أو حِكَماً جاد بها لسانه الشريف(١٥).

إن المهمة التي كان يجبُ أنْ يقوم بها الإمام الحسن (الله ) توصف بالصعبة والمعقدة، والبعيدة المدى، وهي ملأى بالمخاطر والعقبات، فكان البيان الخطابي حاضراً، وآخذاً موقعه في إزالة تلكم العقبات، وتوجيه مسيرة الأمة نحو الطريق الآمنة، والعدل المخطط له.

الإمام الحسن (العلام) ترك لنا نصوصاً تتحدّى الزمن، محشّداً الآليات والطاقات التعبيريّة، والشحنات الضاغطة التي تفجر في الموتى الحياة، وفي الطين الروح، فكلّ ما يرجوه أنْ يعود الناس إلى التأمّل في سرّ الخلق، ومعرفة الصحيح من السقيم، وعدم الذوبان في المادية الفانية.

ومن أهم الآليات التي وظفها الإمام الحسن (الكيلا) في منظومته الخطابيّة ما يأتي:-أولاً:- الاستدلال بالقرآن الكريم:





### ﴿ مَوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الْخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَنِ (السِّيِّة) مقاربةً تداوليةً 🎡

تُعدّ آلية الاستدلال والاستشهاد بالنصوص من الآليات المهمة التي يعتمد عليها البيانيّ ؟ لأنها تمثل تناصّات مضيئة في النصّ من جهة، ودعائم قويّة للخطاب البيانيّ من جهة أخرى، ولمّا كان الإمام الحسن (العَيْلاً) سبط سيّد البيانيّين محمّد (صلى الله عليه وآله وسلم)، وابن خير المتكلمين بعد الله (علي)، ورسوله المصطفى (صلى الله عليه وآله وسلم)، فقد أفاد من الخطابات القرآنية أيّما فائدة.

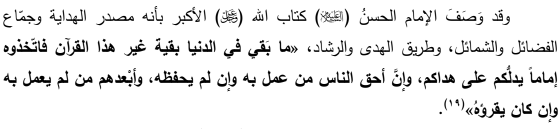
امتاز الخطاب القرآني المعجز بمفاهيمه العقلية، وأساليبه البيانيّة التعبيريّة، التي تستولى على نفوس المخاطبين، وتمتلك مشاعرهم بما لها من احتجاجات جمعت بين الدلائل النفسية والشعورية والآيات الآفاقية في توكيد العقائد والشرائع السماوية ونقض ما عداها في ضوء منظومة استدلالية برهانية متكاملة الأبعاد، فالمتأمل بكتاب الله المجيد تأسره مظاهر الاستدلال الذي يسخر هذا الوجود بأكمله ويوظّفه ويقدّمه للإنسان المخصوص بخطاب القرآن متناسباً مع جِبلّته؛ سعياً في البناء النفسي والسلوكي، وصناعة الأنموذج المثالي في وعيه لنفسه وإدراكه لما حوله في هذا الوجود سواء أكان منه ، أم ما هو كائن، وما سيكون ولو بعد حين (١٦).

أبان الامام الحسن (الله) عن مقدرته البيانية التفسيرية في ضوء تفسيره القرآن بالقرآن الذي يراد به : «بيان الآيات القرآنية وإيضاح مضامينها من خلال الاستعانة بالآيات القرآنية الأخرى والاعتماد عليها»(١٧)، قال الأربليّ (ت ٦٩٢ه): « روى الإمام أبو الحسن علي بن أحمد الواحدى (رحمه الله) في تفسيره الوسيط ما يرفعه بسنده أنَّ رجلاً قال : دخلت مسجد المدينة، فإذا أنا برجل يحدّث عن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) والناس حوله، فقلت له: أخبرني عن ﴿ وَشَاهِدِ وَمَشْهُودِ ﴾ (سورة البروج /من الآية ٣ ) فقال: نعم، أما الشاهد فيوم الجمعة، وأمّا المشهود فيوم النحر، فجزته إلى آخر يحدِّث فقلتُ له أخبرني عن ﴿وَشَاهِدِ وَمَشْهُود ﴾ فقال: نعم أما الشاهدُ فيوم الجمعة، وأما المشهود فيوم النحر، فجزتهما إلى غلام كأنَّ وجهه الدينار وهو يحدّث عن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، فقلتُ : أخبرني عن ﴿ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾، فقال : نَعَمْ، أما الشاهدُ، فهو محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)، وأما المشهود فيوم القيامة، أما سمَعْته يقول: ﴿ يَاأَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ (سورة الاحزاب / الآية ٥٠) ، وقال تعالى : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ الْآخِرَةِ ذَلِكَ يَوْمٌ مَجْمُوعٌ لَهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴾ ( سورة هود / الآية٣٠٠ )، فسألت عن الأول ؟ فقالوا : ابن عباس، وسألتُ عن الثاني ؟ فقالوا : ابن عمر، وسألتُ عن الثالث ؟ فقالوا : الحسن بن علي بن أبي طالب (السِّين )، وكان قول الحسن أحسن المال السَّال )،





## هُ مُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّهُ) هُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَن (السَّهُ)



وقال (العلام) في نصّ آخر يصف القرآن وصفاً جميلاً: « إنَّ هذا القرآن فيه مصابيح النور وشفاء الصدور فليجلّ جال بضوئه، وليلجم الصفة قلبه، فإن التفكير حياة القلب البصير كما يمشي المستنير في الظلمات بالنور»(٢٠)، وفي ضوء النصين يمكن بيان أهم النقاط الجوهرية، وهي :

١- إن القرآن كتاب مقدس مهم في حياة المسلمين، وهو ذخيرتهم الروحية، والعقديّة، والأخلاقية والسلوكية.

٢- إنَّ الإمام الحسن (الله) أراد من الناس أنْ يتخذوا من القرآن إماماً من أجل هدايتهم وإرشادهم.

٣- دعا الإمام (الله الله العمل بالمحتوى التعليمي، والتربوي والعقدي والعلمي للخطاب القرآني،
 والعمل به بوصفه منهجاً ومشروعاً للعمل الصالح، وتوجيها مستنيرًا لحركة الحياة.

٤ - القرآن مصدر النور، والهداية، والسعادة، وشفاء النفوس والصدور (٢١).

ووصف الإمام الحسن (العلام القرآن بالكمال، والتفصيل، وبأنه لا يأتيه الباطل من أي ناحية، و حتنا على أن نتدبر معانيه حقيقة من دون ظن وتأويل، وهو المعوّل في التفسير، «نحن حزب الله الغالبون، وعترة رسوله الأقربون، وأهل بيته الطيّبون الطاهرون (...) والتالي كتاب الله فيه تفصيل كلّ شيء لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، فالمعوّل علينا في تفسيره، لا نَتَظنَى تأويله، بل نتيقن حقائقه فأطيعونا فإن طاعتنا مفروضة، إذ كانت بطاعة الله (على ورسوله مقرونة، قال الله (على): ﴿ يَاأَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي اللَّهُ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنتُمْ تُؤُمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ اللَّهُ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنتُمْ تُؤُمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ الْمُ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنتُمْ تُؤُمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ اللهُ فَالْ مَنْ مُنْ وَاللَّهُ مَا لَذِينَ اللَّهُ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنتُمْ تُؤُمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويلًا ﴾ (سورة النساء / ٥٠) ، ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي اللَّهُ مَنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ النَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ لَعْلِمَهُ اللَّذِينَ اللَّهُ مَنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ) ( سورة النساء / ٥٠) ، ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى الْرَسُولِ وَإِلَى الْرَسُولُ وَإِلَى الْرَسُولُ وَالْمَاهُ اللَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ) ( سورة النساء / من الآية ٨٣٠) »(٢٠٠).

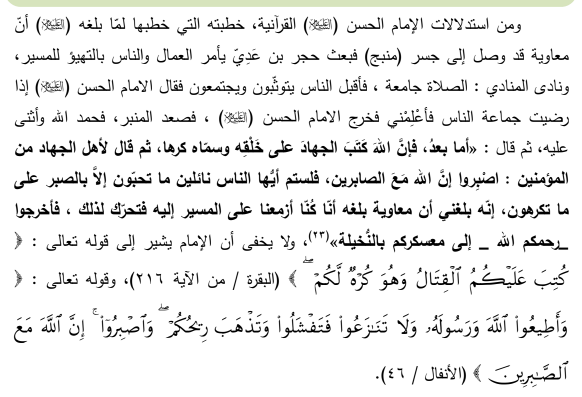
أكثر الإمام الحسن (الله ) من الاستدلال الحجاجي في ضوء استشهاده بالآيات القرآنية التي اتّخذها حججاً لدعم النتيجة المطلوبة أو الحصول على الاستنتاج من المقدّمات.

إنَّ الاستدلال بالخطاب القرآني يظهر المرجعية الإيمانية العميقة، والحنين إلى زمن النبيّ (صلى الله عليه وآله وسلم)، وأبيه أمير المؤمنين (الله وهو الزمن الحقيقي الصريح الذي ينتظم في حركة من الإيمان والهناء، والاطمئنان.



#### 28.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20.42 20

### هُ مُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَن



ومن الاستدلال القرآني الذي وظفه الإمام الحسن (المسلام) الاستدلال بالإشارة والتلويح، وما يستلزمها من إشارات إلى الحقيقة، وحصول المنظور بحسب الإحاطة بالمقدّمات والنتائج بمعنى أنَّ القضية (قضية الهدنة والسلم) مع معاوية أصبحت واقعة لا محالة، زد على ذلك أنَ ظهور نتائجها وجلاء حقائقها بما لا حاجة إلى برهان أو دليل صريح، وهذا الاستدلال من باب إقرار المعنى وتثبيته، ففي خطبته (المسلام) لما قبل بهدنة معاوية وسلمه، «أيها الناسُ إنَّ الله هداكم بأولنا وحقن دماءكم بآخرنا، وإن هذا الأمر مدّة، والدنيا دول، وإنَّ الله (علني) قال لنبيّه (صلى الله عليه وآله وسلم) : ﴿ وَإِنْ أَدْرِكَ لَعَلّهُ وَتَنَةٌ لَكُرُ وَمَتَكً إِلَىٰ حِينٍ ﴾ (سورة الانبياء / ١١١)»(١٢٠).

ويعلو الاستدلال القرآني الصريح في الخطاب الحسني لما حضرته الوفاة (اليلا) ، إذ استدعى أخاه الإمام الحسين (الله ) وانفرد به فقال : «هذا ما أوصى به الحسن بن علي إلى أخيه الحسين بن علي، أوْصَلَى أنه يشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأنه يعبده حق عبادته لا شريك له في الملك ولا ولي له من الذلّ، وأنّه خلق كلّ شيء فقدره تقديراً، وأنه أولى من عبد، وأحق من حمد، مَنْ أطاعه رشد ومَنْ عصاه غوى، ومَنْ تاب إليه اهتدى (...) وأنْ تدفني مع رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فإنّي أحق به، ويبيته ممّن أدخل بيته بغير إذنه ولا كتاب جاءهم من بعده، قال الله فيما أنزل على نبيّه (صلى الله عليه وآله وسلم) في







## هُ مُوْضُوعِيّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مقاربةٌ تداوليةٌ هُ



كتابه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدَخُلُواْ بُيُوتَ ٱلنَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ ﴾، (سورة الاحزاب/ من الاية ٥٣) ،فوالله ما أذن لهم في الدخول عليه في حياته بغير إذنه، ولا جاءهم الإذن في ذلك من بعد وفاته، ونحن مأذون لنا في التصرّف فيما ورثناه من بعده» (٢٠٠)، فنلحظ الاستدلال المبرهن بلحاظ المفاهيم القرآنية، والدلائل الحجاجية الواضحة الصريحة في الخطاب الحسني.

### ثانياً: - الحِجاج:

يبدو بلحاظ استنطاق التراث الفكري عند الإمام الحسن (الكيلة) أنّه كان خطاباً مؤثراً يحاكي الواقع، فاضحاً الجهات غير الشرعيّة، خطاباً حيّاً لا ميّتاً، إنّه خطاب المرحلة.

لقد أراد الإمام الحسن (المسلالة والحيرة، وقد عُرِف أهلُ البيت بالبيان، وفصل الخطاب، قال الإمام عليّ الهادي من الضلالة والحيرة، وقد عُرِف أهلُ البيت بالبيان، وفصل الخطاب، قال الإمام عليّ الهادي (المسلالة) (ت ٢٥٤هـ) واصفاً بلاغة أهل البيت : « إنَّ الله (هلّ) اصطفى محمداً (صلى الله عليه وآله) بالنبوة والبرهان، واصطفانا بالمحبّة والتبيان» (٢٦)، وجاء في الزيارة الجامعة الكبيرة «وفصل الخطاب عندكم، وعزائمه فيكم، ونوره وبرهانه عندكم، وأمره إليكم» (٢٠)، ومما جاء أيضاً : «اصطفاكم بعلمه، وارتضاكم لغيبه واختاركم لسرّه، (...) وخَصّكم ببرهانه (...) ودعوتم إلى سبيله بالحكمة والموعظة الحسنة» (٢٨).

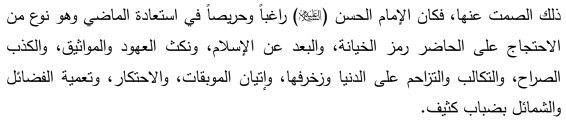
وقد أشار الإمام الحسين (العلام) إلى الملكة الخطابية، والمقدرة البيانية والحجاجية لأخيه الإمام الحسن (العلام) حينما أبنه معدداً مناقبه، وسجاياه، وحكمه، جاء فيها « رَحِمَك الله أبا محمد، إن كُنْتَ لتباصر الحقِّ مظاتَّه، وتؤثر الله عند مداحض الباطل في مواطن التقية بحسن الروية، وتستشفّ جليل معاظم الدنيا بعين لها حاقدة وتقبض عليها يداً ظاهرة الأطراف نقية الأسرة (...) ولا غرو وأنت ابن سلالة النبوة، ورضيع لبان الحكمة، فإلى روح وريحان وجنة نعيم»(٢٩).

وكان الإمام الحسن (المراقية) يتكلّم في مسجد رسول الله (صلى الله عليه وآله) ، ويأتي بكلام يشفي غليل السائلين، ويقطع حجج القائلين، وكان يتصدّى لعملية الرد على التساؤلات والحوار التعليمي، ، وكان (المراقية) يملك القدرة الحجاجيّة والحوارية التي تقطع حجج القائلين ممّن يسمعون دروسه، وقد أشرنا من قبل إلى مسألة تفسيره (الشاهد)، و (المشهود).

ويظهر أنَّ الحِجاج كان من المسلمات الخطابية، والآليات البيانية لدى الإمام الحسن (المَيِّنُ) ؛ لأن الخطاب الأيديولوجي عند مناوئيه \_ ولاسيما معاوية بن أبي سفيان \_ قد وظّف توظيفاً سياسيًا انتظم على هيأة خداع، وتضليل، وكذب، وعلى بتر الحقائق وقلبها، فضلاً عن



### ﴿ مَوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الْخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَنِ (السِّيِّة) مقاربةً تداوليةً 🛞



إنَّ إعلام التضليل، وقلب الحقائق وتشويهها بلحاظ الخطاب الأيديولوجي المضل جعل كثيراً من الباحثين يتقهقرون ويفقدون الموضوعية والعقلانية في قضية هُدْنة الإمام الحسن (الميلاً) وسَلْمه مع معاوية، يقول محمد عابد الجابريّ : « ولم تكن بيعة محمد بن الحنفيّة لعبد الملك بن مروان بدون مقابل بل كانت على غرار بيعة الحسن - أخيه - لمعاوية مقرونة بعطايا وامتيازات كثيرة كانت أشبه بصفقة »(٣٠)؛ وهذا الزعم مردود، فالجابري في أبحاثه المتصلة بالعقل العربي قد ألصق كثيراً من التهم بالأئمة وشيعتهم وهم براء منها ، وسبب ذلك جهله بتراث الإمامية من جانب ، وتعمده عدم الرجوع الى تراثهم من جانب آخر ، فضلاً عن ذلك استعانته في كثير من المسائل المتصلة بتراث أهل البيت ( عليهم السلام ) ، ومواقفهم من تراث غيرهم ، وهو أمر غير مقبول في البحث العلمي ، يقول إدريس هاني : « يبدو في ضوء كلام الجابري أنَّه لم يكن له إلمام بالتاريخ والفكر الشيعيين كما تدل على ذلك مصادره المعتمدة ، فعزو تلك المحاولة التي لم تحقق النجاح المطلوب الى الهاجس السياسي والايديولوجي الساكن بقوة في أعماق مشروع الجابري ، مضافاً الى عدم التخصص ، والبعد عن المصادر ، والسرعة وهي آفة كلّ مشروع أيديولوجي في تركيب الصور والأحكام التاريخية ، ويكفي في هذا الإطار تصدّي الكثير من النقاد إلى تفكيك هذا المشروع وبيان هواجسه ونقائضه »(٢١)

عمد الإمام الحسن (الله ) إلى مبدأ الحجاج، لأن مناوئيه لمّا يدخل الإيمان في قلوبهم فهم مسلمة الفتح (الطلقاء وأبناء الطلقاء)، فلم يكن الإسلام قد تغلغل في أعماقهم لكي يشحنوه في قلوب أتباعهم حتى وصل الحال بأحدهم إلى أن يسأل مَنْ هو أبو تراب هذا الذي يلعنه إمام الجماعة على المنبر ؟ فيجاب : أراه لصناً من لصوص الفتن، وقد أشار الإمام الحسن (الكلا) إلى هذه الحقيقة - حقيقة أن الإسلام لَعِق على ألسنة هؤلاء الذين لا يرجون لله وقاراً - ، فقال: «من الحسن بن على أمير المؤمنين إلى معاوية بن أبي سفيان سلام عليك، فإنّي أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو، أما بعد فإنَّ الله جَلَّ جلاله بعث محمداً رحمة للعالمين، ومنَّة للمؤمنين وكافّة للناس أجمعين ﴿ لِّيُنذِرَ مَن كَانَ حَيًّا وَسَحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَافِرينَ ﴾، (سورة يس /٧٠) فبلّغ رسالات الله، وقام بأمر الله، حتّى توفّاه الله غير مُقَصِّر ولا وإن، وبعد أنْ ظهر







## هُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) هُوْضُوعِيَّة الْمَنْطُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَسنَ

الله به الحق ومَحَق به الشّرك وخصّ به قُريشاً خاصة، فقال له : ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ (الزخرف من الآية ٤٤) فلما تُوفِّي تنازعت سلطانه العربُ، فقالت قريش : نحن قبيلته، وأُسرته، وأولياؤُه ولا يحلّ لكم أَنْ تنازعونا سلطان محمد وحقَّه، فَرَأت العربُ أَنَّ القولَ : ما قالت قريش، وأَنَّ الحُجّة في ذلك لهم على مَنْ نازعهم أمر محمدٍ فَأَنْعَمْتُ لَهُم وسلّمت اليهم، ثمّ حاجَجْنا نحن قُريشاً بمثل ما حَاجَجَت به العربُ فلم تُنْصِفنا قُريش إنصاف العَرب لها، إنّهم أَخَذوا هذا الأمر دون العرب بالإنصاف والاحتياج، فلمّا صِرْنا أهل بيت محمد وأوليائه إلى محاجَجَتهم، وطلّب النّصَف منهم باعَدُونا واسنتولؤا بالاجتماع على ظلمنا ومُرَاعَمَتنا والعَنت منهم لنا فالموعد الله، وهو الولى النصير» (٢٠).

لقد استطاع الخطاب الحسني أن يكشف القناع الحقيقي لمعاوية، وأن يسقط ماكنته الإعلامية التي أرادت أن تُشكّك في ثوابت الإسلام، فكانت الكلمات التي يحملها الخطاب الحسني الرُزين العميق إلى آذان المخاطبين لا تكاد تبلغ آذان القوم حتّى تنفذ منها مسرعة إلى قلوبهم، وتستقر فيها وتملؤها عجباً وإعجاباً، إلا أنهم لم يتقبلوها عملياً ؛ لعدم التعامل بين الواقع والنصّ عند هؤلاء الذين يضخّمون الأهمية الماديّة، بقبال تهوين الشأن العقلي والوعي الثقافي فكانوا يمثلون التسلّط العسكري بكلّ ما يصاحبه من انقلاب فكري، قال (اليهيئة) : «ولقد كنّا تعجّبنا لِتوَتُّب المُتَوتِّبين علينا في حقّنا، وسلطان بيتنا، وإن كانوا ذوي فضيلة وسابقة في الإسلام، وأمسكنا عن مُنازعتهم مخافة على الدين أنْ يجد المنافقون والأحزاب في ذلك مَغْمَزاً يثلِّمُونه به، أو يكون لهم بذلك سبب إلى ما أرادوا من إفساده فاليوم فليتعجّب المتعجّب من توتبّك يا معاوية على أمر لست من أهله لا بفضل في الدين معروف ولا أثر في الإسلام محمود وأنت ابنُ حزب من الأحزاب وابن أعدى قريش لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) ولكتابه فَسَتُردُ وتعلمُ لِمَنْ عُقْبَى الدار»(٢٣).

إنَّ الاحتجاجات والمناظرات والأجوبة التي كانت تصدر عن الإمام الحسن (السَّخ) مع بعض مناوئيه، وخصومه، قد وظفها الإمام (السَّخ) بحجّته البالغة وبرهانه الساطع وسرعة بديهته للوصول الى الغاية المرادة بعيداً عن التبجّح والمكابرة، وكان خطابه (السَّخ) يتدفّق تدفّق السيل الهادر، يهتك أستار الغلّ والخديعة والضّلال المتمثّلة بسياسة معاوية وزمرته، قال (السَّخ) رادّاً على معاوية بكلمات مهذّبة مؤدّبة بعد أنْ نال معاوية من أبيه أمير المؤمنين (السَّخ): «أيها الذاكر عليّاً أنا الحسن وأبي عليّ، وأنت معاوية وأبوك صخر وأمّي فاطمة وأمّك هند، وجدّي



# 100 May 100 Ma

### هُ مُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَن

رسول الله وجدّك عتبة ابن ربيعة، وجدتي خديجة، وجدّتك قَتِيلة، فلعن الله أخملنا ذِكْراً وألأمنا حَسنباً وشَرَبًا قِدَماً وأقدمنا كُفْراً ونِفَاقاً»(٣٤).

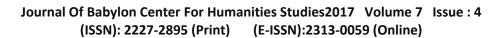
ونلمح في الخطاب الحسني التدرّج في الخطاب، ومحاولة استمالة الخصم، لعلّه يثوب إلى رُشْده، ويستغفر ربه، « روي أنَّ الحسن بن عليّ (عليهما السلام) قال لحبيب بن مسلمة بعد صفين : يا حبيب ربّ مسير في غير طاعة الله، فقال له حبيب : أما إلى أبيك فلا، فقال له الحسن (المَيْكِيُّ) : بَلَى والله لقد طاوعت معاوية على دنياه وسارعت في هواه فلئن قام بك في دنياك، لقد قعد بك في دينك، فليتك إذا أسأت الفعل أحسنت القول، فتكون كما قال تعالى : ﴿ وَءَا خَرُونَ آعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهم خَلَطُواْ عَمَلاً صَلِحًا وَءَا خَرَ سَيِّمًا ﴾ (سورة التوبة وَءَا خَرُونَ آعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهم خَلَطُواْ عَمَلاً صَلِحًا وَءَا خَرَ سَيِّمًا ﴾ (سورة التوبة

رَبِ مُرُونَ مُعَارِقٍ مِعَالِي : ﴿ كَالَّا ۚ بَلَّ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾

( المطففين/ ١٤) »(٥٩)، إنّ أسلوب الإمام الحسن (المسلا) كان حكيمًا مع حبيب بقوله: «رُبّ مسير» فلم يواجهه بفظاظة بأنك على باطل، بل أبقى له في نفسه احتمال التضليل من غيره لا من نفسه، لما رُوي أنه كان فاضلاً، ولكن لما رأى الإمام (السلا) جوابه له، وأنه معاند لجوج، بل هو ضالً مُضلّ، ولم يرجُ منه نَفعاً بعد ذلك، قال له (السلا) مستدلاً بقوله تعالى: ﴿ بَلّ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِ ﴾ (سورة المطففين / ١٤) ، وقد تتوّعت المحاججات في الخطاب الحسني، فنجد الحجاج التقويمي، والحجاج التهذيبي، والحجاج التوجيهي، ويمكن الاستدلال على تلون هذه المحاججات، بما حُكي من «أن معاوية أرسل إلى الحسن (المسلا) في حاجة له، فلما قابله الرسول هابه، وعظمه من حيث لا يريد وقال: حفظك الله يا ابن رسول الله، وأهلك هؤلاء القوم، فنهره الحسن (المسلام) وقال: لا تخن من ائتمنك، وحسبك أنْ تُحبّني لحب رسول الله، وأبى وأبى وأمى، ومن الخيانة أنْ يثق بك قوم، وأنت عدوً لهم، وتدعو عليهم»(٢٦).

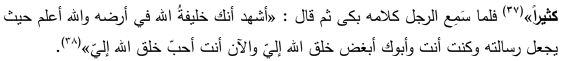
ويشتد الحجاج الإرشادي الوعظي الحسني، حينما رأى شامِيِّ الحسن (الكِينَّ) راكباً، فجعل يلعنه، والحسن لا يردّ، فلما فرغ، أقبل الحسن (الكِينَّ) وضعَدك، فقال : «أيُها الشيخ أظنُك غريباً ولعلك شبّهت، فلو استعتبتنا أعْتَبْناك، ولو سألتنا أعطيناك ولو استرشدتنا أرشدناك، ولو استحملتنا حملناك، وإن كنت جائعاً أشبعناك، وإن كنت عُرياناً كَسَوْناك، وإن كنت محتاجاً أغنيناك، وإن كنت طريداً آويناك، وإن كان لك حاجة قضيناها لك، فلو حرّكت رجلك إلينا، وكنت ضيفنا إلى وقت ارتحالك كان أعود عليك ؛ لأنّ لنا موضعاً رحباً، وجاهاً عريضاً، ومالاً







## هُ مُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (اللهُ ) مُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَن (اللهُ عنهُ المَنْظُومَة المَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَن (اللهُ اللهُ عنهُ المَنْظُومَة المَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَن (اللهُ اللهُ عنهُ المَنْظُومَة المَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَن (اللهُ اللهُ اللهُ عنهُ المَنْظُومَة المَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَن (اللهُ اللهُ المَنْطُومَة المَنْطُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَن (اللهُ اللهُ المَنْطُومَة المَنْطُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَن (اللهُ اللهُ ا



ومن لوازم الحجاج عند الحسن (الميلاني)، ولواحقه (الإقناع الخطابي)، وهو من المفاهيم التي لها تأثير في السامعين، فهو يمثل حلقة اشتراك بين المتكلم، والسامع، بمعنى عقد عملية تواصل واستقبال بينهما، يقول صابر حباشة: «ولعل الإقناع – وهو مقصد أساسي في الخطب والنصوص ذات المنزع التأثيري قد شَكَّلَ نواة البحث الحجاجي، والقلب الرابط بين البلاغة القديمة (الأرسطيّة) وفي صيغتها العربية القديمة، والبلاغة الجديدة (نظريات الحجاج والتداولية، ونظرية الأعمال اللغوية)، فالإقناع هدف يتحقّق عبر توسّل أدوات وأساليب بلاغية أي لغوية تركيبيّة بيانيّة» (٢٩).

ويتجلى هذا الملمح الحجاجي المهم (الإقناع) عندما عاتبه عبد الله بن الزبير على هدنته وسلمه مع معاوية، فقال الإمام (المحيلان): «ثُمّ تَزْعَمُ أنّي سلّمت الأمر، فكيف يكون ذلك وَيْحك كذلك ؟! وأنا ابن أشجع العرب، وقد وَلدَتْني فاطمة سيدة نساء العالمين، وخِيْرَةُ الإماء، لم أفْعَل ذلك جُبْناً ولا ضَعْفاً، ولكنّه بايعني مِتْلُك، وهو يَطْلِبُني بِتِرَةٍ ويُدَاجِيني المودّة، ولم أثق بنصرته ؛ لأنّكم أهل بيت غَدْر»(٠٠).

### المطلب الثالث: - أسس موضوعية المنظومة الخطابية عند الإمام الحسن (العينة)

يبدو أنَّ موضوعية المنظومة الخطابيّة عند الإمام الحسن (اليَّنِينِ) قد صَوَّر أُسسها، وأنساقها الإمام الهادي (اليَّنِينِ) في الزيارة الجامعة الكبيرة ، حينما أشار إلى أنَّ الأئمة المعصومين هم معدن الفضائل والشمائل والمحاسن، واصفاً كلامهم بالنور، والرأي بالعلم والحزم، قال (اليَّنِينِ): «كلامكم نورٌ، وأمركم رشد، ووصيتكم التقوى، وفعلكم الخير، وعادتكم الإحسان، وسجيّتكم الكرم، وشأنكم الحقّ والصدق والرفق، وقولكم حكم وحَتْمٌ، ورأيكم علم وحلم وحزم، إن ذكر الخير كنتم أوّله وأصله وفرعه ومعدنه ومأواه ومنتهاه» (١٤).

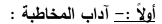
ونحسب أنَّ أسس موضوعية المنظومة الخطابيّة للإمام الحسن (المينة) قد تجلّت وظهرت مشرقة ؛ لأنه ملك زمام الخطاب وعنانه، بخلاف مناوئيه الذي ملكوا السلطة القهرية والقمعية، فلم يحتاجوا إلى الأدلّة والبراهين من جهة، وإلى آداب المخاطبة والصدق، والعقلانية والواقعية من جهة أخرى، فآلة السيف والقهر والسجن والقتل عَلَت عند هؤلاء على آلة الخطاب والقلم ؛ بخلاف البيانيّ الإمام الحسن (المناقية) الذي استند إلى الموروث الإسلامي الأصيل والقرآن الكريم، والسيرة الطاهرة لجدّه وسنته المباركة، وسيرة أبيه المباركة وتراثه الفكرى.

إنَّ من أهم أسس موضوعيّة المنظومة الخطابيّة عند الإمام الحسن (الكين ما يأتي:-



#### 1942 1942 1944 1944 1944 1944 1944 1944

### هُ مُوْضُوعِيّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مَوْضُوعِيّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة)



مَنْ يتفحّص الخطاب الحسنيّ يجد الموضوعيّة حاضرة وسانحة ، ولاسيما في أسّ، وأصل مهم من أسس موضوعية المنظومة الخطابية عنده (العينية)، وهو أصل (آداب المخاطبة)، في ضوء التحلّي بأعلى درجات اللياقة والآداب والتهذيب، وقد ترك لنا الإمام الحسن (العينية) مبدأً عظيماً من مبادئ تداول الخطاب هو (آداب المخاطبة)، يقول هاشم معروف الحسني : «إنَّ الأئمة كانوا يحرصون بكلّ ما يملكون من قوة وبيان على أن يجعلوا من أصحابهم وشيعتهم، ومن يتصل بهم دعاة حق وخير يمثلون الإسلام، ويجسدون تعاليمه بأفعالهم قبل أقوالهم، كما كانوا يحرصون على تنزيه الإسلام من التشويه والافتراء»(٢٠).

لقد قدّم لنا الإمام الحسن (المسيخ) تراثاً فكرياً يشعّ بآداب المخاطبة، لأنه (المسيخ) يعرف أنّ قانون التغالب لا يوجد إلا بين الأنواع المختلفة، أما ضمن النوع الأول فيسود قانون آخر هو قانون التسالم، فهناك رباط يجمعهم ، هو انتماؤهم إلى نوع واحد هو الإنسانية ؛ ولذا ينبغي أنْ يتسالموا فيما بينهم، ويتكاتفوا على مغالبة سائر الأنواع (٢٠٠)، ويتجلى هذا الأصل العظيم في أشد المواقف، وأقساها بعدما تعرض لمحاولة اغتيال، فقد طُعِنَ في فَخِذه، فقال : «أما بَعْدُ، فَوَالله إنّي لأرجو أنْ أكون قد أصبحتُ – بحمد الله ومنه – وأنا أنصحُ خلق الله لخلقه، وما أصبحتُ محتملاً على مسلم ضغينة ولا مُريداً له بِسُوء ولا غائلة، وإنّ ما تكرهون في الجماعة خيرٌ لكم مما تُحبّون في الفرقة، ألا وإنّي ناظرٌ لكم خيراً من نَظرِكم لأنفسكم، فلا تخالفوا أمري ولا ترُدُوا عليّ رأياً غَفَر الله لي ولكم وأرشدني وإيّاكم لِمَا فيه المحبّة والرّضا» (١٠٠).

وعلى الرغم من أنَّ مناوئيه (الكَّنِ) كانوا ماهرين في المكر والدهاء وعظيم المراوغة، شديدي المداورة، يخدعون الآخرين، جابههم الإمام (الكِنِّ) بالصبر، فكان عزيزاً أشمّ، جاعلاً نصب عينيه قوله (الكِنِّ): «رأس العقل معاشرة الناس بالحياء»(فئ)، وتأمل قوله (الكِنِّ) محذّراً معاوية من الغدر، ونقض الشروط التي اتفق عليها معه عند الهدنة والسلم: «ولي شروط أشترَطُها لا تُبْهِظنَّك إن وفيت بها بعهد، ولا تخف إنْ غدرت (....) وستندم يا معاوية كما ندم غيرُك ممّن نهض في الباطل أو قعد عن الحقّ حين لم ينفع الندم، والسلام»(٢٠).

ومن آداب المخاطبة التي نامسها عند الإمام (اليسية) عدم التوسع، والردّ بإيجاز، قال (السيسة) رادّاً على رسالة معاوية التي يحذّر فيها الإمام من أن تكون منيته على أيدي رعاع من الناس، وفيها اطمئنان للإمام على أن الخلافة تكون له من بعده، فلم يعتن الإمام الحسن (السيسة) بتهديد معاوية، فأجابه على رسالته «أما بعد، فقد وَصَل إليّ كتابك تذكر فيه ما ذكرت، وتركت







## هُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّهُ) هُوْضُوعِيَّة الْمَنْ (السَّهُ) مقاربةً تداوليةً

جوابك خشية البغي عليك، وبالله أعوذ من ذلك فاتبع الحقّ تعلم أنّي من أهله وعليّ إثمّ أن أقولَ فأكْذِبُ، والسلام»(٢٠).

#### ثانياً: - العقلانية:

حرص الإمام الحسن (اليه الدعوة إلى إعمال العقل، والتنشيط العقلي، ونلمح هذا التصور في جملة من الألفاظ التي جاءت في أدب الإمام الحسن (اله النه التفكر، التفكر، التفكر، العقل العاقل، رأس العقل، معقوله، القلب البصير، الحكمة، التذكير وغيرها من الكلمات الذهبية المعبرة، وقد ربطتها هذه النصوص بالهدف الأكبر للوجود وهو تقوى الله وطاعته وعبادته (٨٤).

ومن هنا انماز خطاب الإمام الحسن (الله بالعقلانية، والفهم الواعي الفعّال ؛ لأنّه (الله بالحقلانية وإرادة، وإدارة وسياسة وغيرها ، فجاء خطاباً عاقلاً، في حين جاء خطاب مناوئيه بارداً ضعيفاً ؛ لأن العقل الإرهابي من جهة الخطاب ضعيف، بسبب غياب العقل، لذلك عُدّ خطاب الحسن (الله بعقلانيته ومنطقيته وثيقة سياسيّة في مجتمع توشك فيه قنوات التعبير أنْ تكون مغلقة تماماً أو واحدة النغمة، أشار يوسف مدن: إنَّ بنا حاجة إلى «محاولة علميّة جادة للتحرّك بفكر الإمام الحسن وتراثه الأخلاقي والروحي والثقافي بواسطة (المنهج العقلي) المتداول تاريخياً في عالم المسلمين عبر قرون متتالية إلى منهج تحليلي جديد يفتح أذهان الباحثين على كنوزه العلمية والقيميّة، ويُطلع عقولهم على مدخلاته ومعطياته وإبداعاته، وهي مهمة علمية حيويّة تحتاجها الأجيال المعاصرة للاتصال بتاريخهم الثقافي وإضاءاته العقائدية والأخلاقية والروحية والفكرية» (٩٤).

وقد كثرت النصوص الحسنية الحكمية التي تحضّ الإنسان على إعمال العقل، لكونه يؤدي وظائف عبادية تُسْعِدُه في الدنيا، وتُنْجيه من عذاب الآخرة، قال (العينية): «لا أدب لمَنْ لا عقل لم، ولا مروّة لِمَنْ لا هِمّة له، ولا حياء لمَنْ لا أدب له، ورأسُ العقل معاشرة الناس بالجميل، وبالعقل تدرك الداران جميعاً، ومَنْ حُرِم من العقل حُرِمَهما جميعاً»(١٠٥)، وقال (العينية) مادحاً العقل: «والعقل أفضل ما وهب الله تعالى للعبد إذ به نجاته في الدنيا من آفاتها وسلمته في الآخرة من عذابها، وقد قيل: إنهم وصفوا رجلاً عند رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) بحسن عبادته، فقال (صلى الله عليه وآله وسلم): انظروا إلى عقله فإنّما يُجْزَى العباد يوم القيامة على قدر عقولهم، وحسن الأدب دليل على صحة العقل»(١٥).

ومن لوازم العقلانية في موضوعيّة الخطاب الحسني المعاناة والمكابدة وإجالة النظر، زِد على ذلك القدرة على الاستنتاج، والنظرة الثاقبة في نتائج الأمور، قال الإمام الحسن (النظرة):



## هُ مُوْضُوعِيّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّهُ) مَوْضُوعِيّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّهُ)



«مَنْ أكثر من مجالسة العلماء أطلق عقال لسانه، وفتق ما ربق من ذهنه، وسرّه ما وجد من الزيادة في نفسه، وكانت له ولاية لما لا يعلم وإفادة لما تعلّم»(٢٥).

إنَّ العناية بالعقل، وبيان أثره في قدرته على تصريف الأمور، والبصر في مقدّماتها ونتائجها، فضلاً عن ذلك أثره في الجانب العبادي من فهم الإمام الحسن (العلا) كان له انعكاس واضح من خطابه، فجاء خطاباً واعياً فعّالاً لا تجدُ فيه تهافتاً أو انحرافاً، فالنتائج تتساوق مع المقدّمات، والعلل تتماشى مع المعلولات، تأمل في قوله (العلا) بعدما بلغه أنَّ عدداً من أصحابه قد عرض عليهم معاوية قتله (العلا) جزاء حفنة من الدراهم: «وَيلْكُم والله، إن معاوية لا يفي لأحد منكم بما ضمنه في قتلي، وإنّي أظن أنّي إن وضعت يدي بيده فأسالمه لم يتركني أدين لدين جدًي (صلى الله عليه وآله وسلم) وإنّي أقْدِر أنْ أعبد الله (كان) وحدي، ولكني كأنّي أنظر إلى أبنائكم واقفين على أبواب أبنائهم يستسقونهم، ويستطعمونهم بما جعله الله لهم، فلا يسقون ولا يطعمون فبعداً وسحقاً لما كسبته أيديهم: ﴿ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَيَّ يَسقون ولا يطعمون فبعداً وسحقاً لما كسبته أيديهم: ﴿ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَيَّ

### ثالثاً: - الواقعية والصدق:

يُعدُ خطاب الإمام الحسن (الله على الله ما الحين الله المحات الإسلامي وعدالة البيه ولكرى لقومه في الحداثا تسرد أو أشخاصًا تُذكر، بل كان يتخيّر في كلّ ذلك ما فيه موعظة، وذكرى لقومه في محنتهم الحاضرة مذكّراً إياهم بعظمة الرسول الأعظم والدين الإسلامي وعدالة أبيه وحكمته، وفي قبال ذلك وصف مناوئيه بأنهم مضيّعون للحقّ، ومُهدِرون الرحمة، وقاطعون الرحم، يخلطون الخير بالشر والمعروف بالمنكر، قال (الله على غي خطبة له لما تمّ الصلح، وانبرم الأمر مع معاوية مفتخراً بالانتساب إلى جدّه المصطفى (صلى الله عليه وآله وسلم)، وإن الهداية والصلاح والرشاد ببركة وجوده (صلى الله عليه وآله وسلم) ورسالته السمحة : «أيها الناس، إنَّ أكيس الكيس التهي، وأخمق الحمق الفجور، وإنَّكم لو طلبتم ما بين جابلق، وجَابَرُس رجلاً جدّه رسول الله هو الشم عليه وآله وسلم) ما وجدتموه غيري، وغير أخي الحسين، وقد عَلِمْتُم أن الله هو هداكم بجدي محمد فأنقذكم به من الضلالة، ورفعكم به من الجهالة، وأعزَّكم به بعد الذلة وكثرَّكم به بعد القلة، إنَّ معاوية نازعني حقاً هو لي دونه فنظرت لصلاح الأمة، وقطع الفتنة» (١٠٠)، وتأمل خطابه الواقعي المملوء صدقاً وحقاً حينما دعا معاوية إلى الخضوع، ولزوم الطاعة، والدخول من الجماعة، فأمر خلافة المسلمين ليس من أهله لا بفضل من دين ولا سابقة في الإسلام، قال (اله ) : «فليتعجب المتعجَبُ من توتَبك يا معاوية على أمر لست من أهله لا في الإسلام، قال (اله ) : «فليتعجب المتعجَبُ من توتَبك يا معاوية على أمر لست من أهله لا







### ﴿ مَوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَنِ (السِّيِّة) مقاربةُ تداوليةً 🎡





بفضل في الدين معروف، ولا أثر في الإسلام محمود، وأنت ابن حزب من الأحزاب، وابن أعدى قريش لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، ولكتابه والله حسيبك (...) فدع التمادي في الباطل وادخل فيما دَخَل فيه الناس من بيعتى فإنَّك تعلم أنَّى أحقّ بهذا الأمر مِنك عند الله وعند كلّ أواب حفيظ، ومَنْ له قَلْبٌ منيب، واتّق الله ودَع البغى واحقن دماء المسلمين»(°°).

كانت الواقعية ظاهرة واضحة في منظومته (الكلينة) الخطابيّة في ضوء شحذ الهمم، والتمسك بالقيم والتعاليم الإسلامية، والتذكير بالآخرة، والترغيب في الثواب والجنّة، والتحذير من الركون إلى الباطل فمآله الهبوط والتهافت والسقوط في هاوية الشيطان والرذيلة والخذلان.

إنَّ كُلِّ مجالات التفكير لديه (الصَّيِّلا) حقيقة واقعية، يمكن للمتلقِّي أنْ يتخذ منها موضوعاً للتأمل، والتدبر، وإعمال عقله للوصول إلى حقيقة قائمة، أو حَلّ مشكلة.

إنَّ مبدأ الواقعية والصدق في المنظومة الخطابية للإمام الحسن (العِّين السَّالي يتجلَّى في مطابقة القول للفعل، وتصديق العمل للكلام، وهذا المبدأ هو (مبدأ التصديق)، ويُبنى اعتماد الصدق والإخلاص على عنصرين اثنين ، أحدهما : نقل القول الذي يتعلق بما أسميناه بالجانب التبليغي في المخاطبة، والثاني: تطبيق القول الذي يتعلق بما أطلق عليه بالجانب التهذيبي (٢٥١)، لذا كان خطاب الإمام الحسن (الكلام) لدفع ضرر ولجلب نفع من جهةٍ، وتوخّي إصابة الفرصة والغرض، فجاء خطابه متسماً بالاقتصاد اللغوي على قدر الحاجة، مع تخيّر اللفظ الذي به يُتكَلّم، قال (الكِينَ ) في أول النصوص بعد عقد الهُدْنة مع معاوية : «أيها الناسُ إنَّ الله هدى أوَّلكم بأولنا، وحقن دماءكم بآخرنا وكانت لى في رقابكم بيعة تحاربون من حاربتُ وتسالمون مَنْ سالَمْت، وقد سالمت معاوية وبايعته فبايعوه، ﴿ وَإِنْ أَدْرِي لَعَلَّهُ فِتْنَةً لَّكُمْ وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حِينَ ﴾ سورة الانبياء/الآبة ١١١ »(٥٧).

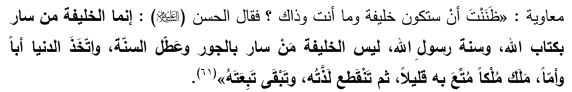
عمل الإمام الحسن (الكلا) على هذا المبدأ من أجل الارتقاء بالجانب التهذيبي من المخاطبة، إذ بفضله يخرج هذا التهذيب من مرتبة التأدّب الاجتماعي المفروض إلى مرتبة التخلق المخلص الذي ينشد الكمال في السلوك والتحلّي بمكارم الأخلاق، ويظهر ذلك في كلماته الحكمية القصار (العلام)، قال : «يا ابن آدم عِف عن محارم الله تكن عابداً، وارض بما قسم الله سبحانه تكن غنياً، وأحسن جوار من جاورك تكن مسلماً، وصاحب بمثل ما تحبّ أنْ يصاحبوك به تكن عدلاً»(٥٠)، وقال (العلام): «ما تشاور قوم إلا هُدُوا إلى رُشْدهم»(٥٩)، وقال (الكان): «لا تعاجل الذنب بالعقوبة واجعل بينهما للاعتذار طريقاً»(١٠٠).

وقد كتب الحسن (الكلا) خطبه ورسائله مجاراة للمناسبة فاتسمت بالصدق، والصدق في أدبه هو جوهر بلاغته، وسرّ دوامه فتأمل إلى جوابه المفعم بالصدق الواقعي، حينما سأله



# A STAN

### هُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مَوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مقاربةً تداوليةً



ويمكن القول: إنَّ رمزية حقن الدماء والدعوة إلى الهُدْنَة والسَّلْم ملاصقة بالإمام الحسن (المَيِّةُ)ما أشرقت شمس، وأنار قمرٌ.، - وهي معيار عظيم من معايير الصدق، والالتزام - بخلاف مناوئيه، فستبقى رمزية خيانة العهد، ونكث العهود ملاصقة بمعاوية ما أظلم ليل، وأضاء نهار.

#### نتائج البحث:

- 1- دعوة الباحثين إلى دراسة أدب الإمام الحسن (الكلا) دراسة تحليلية ؛ من أجل الوقوف على موضوعية المنظومة الخطابية عنده (الكلا) هذه المنظومة التي نحسب أنها لم تتل من العناية ما تستحق.
- ٢-ظهر أنَّ الإحاطة بالبيئة الاجتماعية، وتطويقها لها أثر في موضوعيّة منظومة الإمام الحسن (العَيْنُ) الخطابِيّة، فكان خطابه متناغماً مع واقع المجتمع، وملامساً نفوس المخاطبين ومستشرفاً المستقبل.
- ٣- إن الموضوعية التي عُني البحث بها في تراث الإمام الحسن (الله هي النظرية التحليلية التركيبية القائمة على الاستدلال والبرهان وهي ضد الذاتية المعتمدة على الحدس والوجدان.
- ٤- إن أهم الآليات التي اعتمد عليها الإمام الحسن في منظومته الخطابية الاستشهاد بالنصوص بوصفها دليلاً معتبراً في بيان موضوعية تلكم المنظومة، فضلاً عن ذلك مبدأ الحجاج وتدرّجه.
- ٥- ظهر أنَّ أهم الأسس أو الأصول للمنظومة الخطابية للإمام الحسن (الكيلا) آداب المخاطبة، والعقلانية، والواقعية والصدق.

وآخر دعوانا أن الحمدُ لله ربّ العالمين والصلاة والسلام على نبينا محمد وآله الطاهرين.

#### <u>الهوامش</u>

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> فن السيرة : ١١.



<sup>(</sup>۱) هذا البحث ينتظم ضمن مشروع علمي يعكف الباحث على إتمامه - إنْ شاء الله - والموسوم ب (فَهْم الخطاب الديني بين الحسن بن على (عليهما السلام) ومناوئيه).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تكوين العقل العربي: محمد عابد الجابريّ: ٣٢.



## هُ مُوْضُوعِيّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مؤضُوعِيّة المَنْظُومَة الخِطَابِيّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة)



- (٤) الذرية الطاهرة: الدولابي: ١٠٨.
- (°) مروج الذهب ومعادن الجوهر: أبو الحسن على بن الحسين المسعوديّ: ٣ / ١٠ ١١ .
  - $^{(7)}$  شرح نهج البلاغة : ابن أبي الحديد : ١٦ / ٣٣ ٣٤ .
- (٧) ينظر: موسوعة المصطفى والعترة (الحسن المجتبى): حسين الشاكري ٥ / ١٧٨ ١٧٩.
- (^) ينظر: أئمة أهل البيت ودورهم في تحصين الرسالة الإسلامية: محمد باقر الصدر: ٢٤١.
- (٩) أمالي الشيخ المفيد : المفيد : (المجلس ٢١ الحديث ٤) : ٣٩٨، وينظر : مروج الذهب ومعادن الجوهر : المسعودي : ٣ / ١٠ – ١١.
  - (۱۰) أنساب الأشراف: البلاذري: ٣ / ٢٥٩.
  - (۱۱) بحار الأتوار: المجلسي: ۱۰ / ۲۲۱.
    - <sup>(۱۲)</sup> الفتنة الكبرى : ۲ / ۱۸۵ ۱۸٦.
  - (١٣) ينظر: حياة الإمام الحسن بن على (عليهما السلام): باقر شريف القرشي: ٢ / ٢٦٩.
    - (١٤) ينظر : دراسات في الفكر التربوي عند الإمام الحسن (السلام) : يوسف مدن : ١٢.
  - (١٥) ينظر: الإنسانية المثالية عند الحسن بن عليّ (عليهما السلام): رحيم الشريفيّ: ١٥١.
- (۱۱) ينظر : مظاهر الاستدلال في القرآن الكريم (مظاهر المباني الاستدلالية) (بحث) : محمد محمود عبود زوين : ۱٦.
  - (١٧) إطلالة على منهج تفسير القرآن بالقرآن (بحث): فالح الموسويّ: ٣٢٦.
- (۱۸) كشف الغمة في معرفة الأئمة: الأربلي: ١ / ٥٠٩ ٥١٠، وينظر: الفصول المهمة في معرفة أحوال الأئمة (عليهم السلام): ابن الصباغ المالكي: ١٤٧.
- (۱۹) كلمة الإمام الحسن (النص): الشيرازي: ٢٣، وينظر: الروائع المختارة من خطب الإمام الحسن وكتبه ورسائله وكلماته القصار: مصطفى الموسوي: ١٤١.
  - (۲۰) كشف الغمة: ١ / ٥٣٦.
- (۲۱) ينظر: دراسات في الفكر التربوي عند الإمام الحسن (الله ): ۹۱ ۹۷، والإنسانية المثالية عند الحسن بن على (عليهما السلام): ۱۸.
  - (۲۲) مروج الذهب ومعادن الجوهر : ۳ / ۱۰ ۱۱.
  - (٢٣) شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد: ١٦ / ٣٨، وينظر: أعيان الشيعة: محسن الأمين ١ / ٥٦٨.
    - (۲۲) رسائل المقريزي : تقي الدين المقريزي : ٦٢، وينظر : كشف الغمة : ١ / ٥٣٤.
      - (۲۰) تاريخ اليعقوبي : ۲ / ۲۲۰.
    - (٢٦) دلائل الإمامة : ابن رستم الطبري : ٣٧٦، وينظر : إثبات الوصية : المسعودي : ٢٠٢.
  - (٢٧) شرح الزيارة الجامعة الكبيرة : الإحسائي : ٢ / ١٩١، وينظر : مفاتيح الجنان : عباس القُمّي : ٦٢٢.
    - (۲۸) شرح الزيارة الجامعة الكبيرة : ۲ / ۱۹۰.
    - (۲۹) عيون الأخبار : ابن قتيبة : ٢ / ٢٣٨ ٢٣٩.
    - (٢٠) العقل السياسي العربي: محمد عابد الجابري: ٢٦٧.



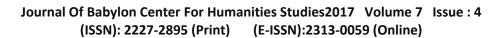
### هُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) هُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَّابِيَّة عندَ الإمام الدَّسَن (السَّةُ)





- (٣٢) شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد: ١٦ / ٣٣ ٣٤. (يس / ٧٠) ، (الزخرف / من الآية ٤٤).
  - (٣٣) شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد: ١٦ / ٣٤.
    - (٣٤) مقاتل الطالبيين: أبو الفرج الأصفهاني: ٤٦.
  - (٣٥) الاستيعاب من هامش الإصابة: ابن عبد البر: ١ / ٣٢٨.
  - (٣٦) سيرة الأئمة الاثنى عشر: هاشم معروف الحسنى: ١ / ٥٤٩.
  - (٣٧) بحار الأنوار : ١٠ / ١٨٢، وينظر : أعلام الهداية (الإمام الحسن (المحمى)) المجتبى : المجمع العلمي لأهل البيت : ٣٦.
    - (۲۸) بحار الأنوار: ۱۸۲ / ۱۸۲.
    - (٣٩) محاولات في تحليل الخطاب: صابر الحباشة: ١١٧.
      - (٤٠) المحاسن والمساوئ : البيهقي : ١ / ٥٨ ٥٩.
        - (٤١) مفاتيح الجنان: ٦٢٥.
        - (٤٢) سيرة الأئمة الاثني عشر: ٢ / ٤٦٥.
        - (٤٣) ينظر: آراء المدينة الفاضلة: الفارابي: ١٧.
    - (٤٤) الإرشاد: المفيد: ١٨٠، وينظر: مقاتل الطالبيين: ١٨٠.
    - (٤٥) موسوعة المصطفى والعترة (الحسن المجتبى): ٥ / ١٢٧.
      - (٤٦) بحار الأنوار: ١٠ / ٢٠٦.
      - (٤٧) شرح نهج البلاغة: ١٦ / ٣٧.
    - (٤٨) ينظر : دراسات في الفكر التربوي عند الإمام الحسن : ١٥٠.
      - (٤٩) دراسات في الفكر التربوي عند الإمام الحسن (الله): ١٣.
    - (٥٠) كشف الغمّة: ١ / ٥٣٤، وينظر: الفصول المهمة: ١٥١.
      - (٥١) كلمة الإمام الحسن: ٦٢.
      - (٥٢) الروائع المختارة من خطب الإمام الحسن: ١٣٤.
        - (۵۳) بحار الأنوار: ۱۰ / ۲۰۲.
          - (٥٤) كشف الغمة: ١ / ٥٣٤.
        - (٥٥) شرح نهج البلاغة : ١٦ / ٣٤.
    - (٥٦) ينظر: اللسان والميزان والتكوثر العقلي: طه عبد الرحمن: ٢٤٩.
      - (۵۷) الإمامة والسياسة : ابن قتيبة : ١ / ١٣٣.
        - (۵۸) كشف الغمة: ٢ / ١٩٤ ١٩٥.
          - (٥٩) أعيان الشيعة : ١ / ٥٧٧.
          - (٦٠) المصدر نفسه: ١ / ٥٧٧.
          - (۲۱) بحار الأنوار: ۱۰ / ۲۳۰.







### هُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مَوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة)



#### المصادر والمراجع

#### القرآن الكريم

- ا إثبات الوصية للإمام على ابن أبي طالب (الهية) : أبو الحسن علي بن الحسن بن علي المسعودي (ت ٣٤٦هـ)، ط١، دار الأندلس، النجف، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م.
- ٢. آراء المدينة الفاضلة : أبو نصر محمد الفارابي، تحقيق البيرنادر، بيروت، المطبعة الكاثوليكية، ١٩٥٩م.
- ٣. الإرشاد في حجج الله على العباد : محمد بن محمد بن النعمان البغدادي (الشيخ المفيد)،
  ط١،مؤسسةالتاريخ العربي، بيروت لبنان، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م.
  - ٤. الاستيعاب: يوسف بن عبد الله بن عبد البرّ (ت ٤٦٣هـ)، طبعة بيروت، ١٤١٢هـ.
- أعلام الهداية (الإمام الحسن (الشيخ) المجتبى) ؛ المجمع العلمي لأهل البيت (عليهم السلام)، الطبعة الأولى، دار الأميرة، بيروت، ٢٠٠٥م.
- آمالي الشيخ المفيد : محمد بن محمد بن نعمان البغدادي الملقب بـ (الشيخ المفيد)
  (ت ٢١٣هـ) مؤسسة التاريخ العربي، بيروت لبنان، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م.
- ٧. الإمامة والسياسة : أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدنيوري (ت ٢٧٦هـ) ط٣، دار
  الكتب العلمية، بيروت لبنان، ٢٠٠٩م.
- ٨. أنساب الأشراف : أحمد بن يحيى بن جابر البلاذري (ت ٢٧٩هـ)، (د.ط)، القاهرة،
  ٨. أنساب الأشراف : أحمد بن يحيى بن جابر البلاذري (ت ٢٧٩هـ)، (د.ط)، القاهرة،
- ٩. الإنسانية المثالية عند الحسن بن علي (عليهما السلام) : رحيم كريم علي الشريفي، ط١،
  دار البرهان، بيروت لبنان، ١٤٣٥هـ ٢٠١٤م.
- ١٠. أئمة أهل البيت ودورهم في تحصين الرسالة الإسلامية (محاضرات السيد محمد باقر الصدر): ط١٠ مطبعة شريعة، إيران، ١٤٢٥هـ.
- 11. بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار : الشيخ باقر المجلسي، إحياء الكتب المقدّسة، إيران، ١٤٢٧هـ.
- ۱۲. تاريخ اليعقوبي : أحمد بن إسحاق بن جعفر بن وهب بن واضح اليعقوبي (ت ۲۹۲هـ) دار الزهراء، إيران، ۲۰۱۰م.
- ۱۳. تكوين العقل العربي : محمد عابد الجابري، ط٥، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت لبنان، ٢٠١٠م.



# 100 May 100 Ma





### هُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مَوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة)

- ١٤. حياة الإمام الحسن (العلام) دراسة وتحليل: باقر شريف القرشي، تحقيق: مهدي باقر القرشي، ط١٠ مطبعة شريعة، إيران، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م.
- 10.دراسات في الفكر التربوي عند الإمام الحسن (الهيلان): يوسف مدن، ط1، دار البرهان، بيروت لبنان، 1870هـ ٢٠١٤ه.
  - 11. دلائل الإمامة: أبو جعفر محمد بن رستم الطبري من علماء الرابع الهجري، ط٢، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت لبنان، ١٤٠٨ه ١٩٨٨م.
- ۱۷.الذرية الطاهرة، أبو البشر محمد بن أحمد بن حماد الأنصاري (ت ۳۱۰هـ)، تحقيق السيد محمد جواد الجلالي، ط۸، مؤسسة الأعلمي، بيروت لبنان، ۱٤۰۸ه ١٤٨٨
- ١٨. رسائل المقريزي: تقي الدين المقريزي (ت ٥٤٥هـ)، دراسة وتحقيق: رمضان البدري، وأحمد مصطفى
  قاسم، دار الحديث، القاهرة، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
- 19. الروائع المختارة من خطب الإمام الحسن وكتبه ورسائله وكلماته القصار، مصطفى الموسوي، منشورات دار الكتاب الإسلامي، ط١، ١٤١٣ه ١٩٩٣م.
  - ٢٠.سيرة الأئمة الاثنى عشر: هاشم معروف الحسني، ط٥، مطبعة شريعة، إيران، (د.ت).
- ۲۱.شرح الزيارة الجامعة الكبيرة : أحمد بن زين الدين الإحسائي (ت ۱٤۲۱هـ)، ط۱، مكتبة العذراء، بيروت، ۱٤۲۶هـ ۲۰۰۳م.
- ۲۲. شرح نهج البلاغة : أبو حامد عزّ الدين بن أبي الحديد (ت ٢٥٦هـ)، دار الفكر، بيروت، ١٣٨٨هـ.
- ۲۳. العقل السياسي العربي : محمد عابد الجابري، ط٥، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت لبنان، ٢٠١٠م.
- ٢٤. عيون الأخبار ، أبو محمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (ت ٢٧٦هـ) ،دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٤١٨ه.
  - ٢٥. الفتنة الكبرى: طه حسين، ط١، دار المنار، مصر، ٢٠٠٣م.
- ٢٦. الفصول المهمة في معرفة أحوال الأثمة (عليهم السلام): علي بن محمد بن أحمد (ابن الصباغ المالكي) (ت ٨٥٥هـ)، ط٢، دار الأضواء، بيروت لبنان، ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
  - ٢٧. فن السيرة : إحسان عباس، ط١، بيروت لبنان، ١٩٥٦م.
- ٨٢. كشف الغمة في معرفة الأئمة: أبو الحسن علي بن عيسى الأربلي، (ت ٦٩٢ هـ)،تقديم أحمد
  الحسيني، ط١، مطبعة شريعة، قم إيران، ١٤٢٧هـ.





## هُوْضُوعِيّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مَوْضُوعِيّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة)



- ٢٩. كشف الغمة في معرفة الأئمة ، أبو الحسن علي بن عيسى بن أبي الفتح الأربلي ، دار الأضواءللطباعة والنشر ، الطبعة الثانية ، بيروت ، لبنان ، ١٩٨٥ .
  - ٣٠. كلمة الإمام الحسن (الكلا): حسن الشيرازي، دار الصادق، بيروت لبنان،
    - ط۳، ۱۳۸۸ه ۱۹۲۸م.
- ٣١. اللسان والميزان أو التكوثر العقلي : طه عبد الرحمن ، المركز الثقافي العربي، ط٣، بيروت- لبنان، ٢٠١٢م.
  - ٣٢. المحاسن والمساوئ: محمد بن إبراهيم (البيهقي ت ٣٢٠هـ)، مطبعة السعادة، مصر، ١٣٢٥هـ.
- ٣٣. محاولات في تحليل الخطاب ، صابر الحباشة ، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر ، الطبعة الأولى ، ٢٠١٠م .
- ٣٤. مروج الذهب ومعادن الجوهر: أبو الحسن علي بن الحسين المسعودي (ت ٣٤٦هـ)، ط١، دار القارئ، ٢٤٦هـ ٢٠٠٥م.
- ٣٥. مفاتيح الجنان : عباس القمي (ت ١٣٥٩هـ)، ط٤، دار الرسول الأكرم، بيروت، ٢٠٠١هـ ٢٠٠١م.
- ٣٦. مقاتل الطالبيين : أبو الفرج الأصفهاني (ت ٣٥٦هـ) : تحقيق السيد أحمد صقر، دار إحياء التراث العربية، بيروت (د.ت).
- ٣٧. موسوعة المصطفى والعترة (الحسن المجتبى (ﷺ)): حُسين الشاكري، ط٢، مطبعة غدير، قم اليران، ١٤٢٥هـ.

#### الأبحاث:

- ٣٨. إطلالة على منهج تفسير القرآن بالقرآن : فالح الموسويّ، مجلة المصباح، العتبة الحسينية المقدسة، العدد ١٩، السنة الخامسة ٢٠١٤م ١٤٣٥هـ.
- ٣٩. الجابري واللامعقول الشيعي : ادريس هاني ، مجلة المنهاج ، العدد ( ٨ ) ، بيروت ، لبنان ، ١٤١٨ هـ ١٩٩٧ م .
- ٤. مظاهر الاستدلال في القرآن الكريم (مظاهر المباني الاستدلالية): محمد محمود عبد زوين، مجلة المصباح، العتبة الحسينية المقدسة، العدد (١٩)، السنة الخامسة، ٢٠١٤م ١٤٣٥ه.

#### Sources and references

The Holy Quran

1- probate of Imam Ali Ibn Abi Talib (u): Abul Hassan Ali bin Hassan bin Ali Masoudi (d. 346 AH), i 1, Dar al-Andalus, Najaf 0.1430 E - 2009

### هُ مُوْضُوعِيّة الْمَنْظُومَة الْخِطَابِيّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مؤضُوعِيّة الْمَنْظُومَة الْخِطَابِيّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة)



- 2-the views of utopia: Al-Farabi, achieving Albernadr, Beirut, the printing press Catholicism, 1959.
- 3- Guidance in the arguments of God on the subjects: Muhammad ibn Muhammad ibn al-Nu'man al-Baghdadi (Sheikh useful), i 1, Masshaltarej Arabi, Beirut Lebanon, 1429 2008
- 4-Assimilation: Yousef bin Abdullah bin Abd al-Barr (d. 463 AH), Beirut edition, 1412 .
- 5-Flags Hedaya (Imam Hassan (u) Mujtaba); Academy of Ahl al-Bayt (AS Peace), the first edition, Princess House, Beirut, 2005
- 6.useful hopes Sheikh Mohammed bin Mohammed bin Noman al-Baghdadi, known as (Sheik useful) (D. 413 AH) Foundation of Arab history, Beirut Lebanon, 1430 2009
- 7.Leading Prayer and Politics: Abu Muhammad Abdullah bin Muslim bin Koutaiba Aldenyora (d. 276 AH) i 3, Dar Scientific books, Beirut Lebanon, 2009 .
- 8.lineages Supervision: Ahmad bin Yahya bin Jaber Al-Baladhuri (d. 279 AH), (D.t), Cairo, 1959 .
- 9.humanitarian ideal when Hassan bin Ali (peace be upon them): Rahim Karim Ali Sharifi, i 1, Dar proof, Beirut Lebanon 0.1435 E 2014.
- 10. Ahlulbait and their role in fortifying the Islamic message (lectures Mr. Mohammad Bager Chest): i 1, Press law, Iran, 1425
- 11. Sailor Lights university dryer News imams pure: Sheikh Baqir Majlisi, reviving books Holy, Iran 1427.
- 12.Date Yacoubi: Ahmad ibn Ishaq ibn Jaafar bin Wahab bin clear Yacoubi (d. 292 AH) Dar al-Zahra, Iran, 2010.
- 12. the life of Imam Hassan (u) study and analysis: Baqir al-Sharif al-Qurashi, achieve: Baqir al-Mahdi Qurashi, i 1, Press law, Iran, 1429 2008 m.
- 13. Studies in educational thought when Imam Hassan (u): Joseph cities, i 1, Dar proof, Beirut Lebanon 0.1435 E 2014.
- 14.Imamate signs: Abu Ja'far Muhammad ibn Rustam al-Tabari of the fourth Islamic scholars, 2nd Floor, Aloalma Foundation Publications, Beirut Lebanon, 1408 1988.
- 15. Atomic pure, Abu humans Mohammed bin Ahmed bin Hammad Al-Ansari (d. 310 AH), achieving Mr.
- 16.Mohammad Javad Jalali, 8th Floor, Aloalma Foundation, Beirut Lebanon, 1408 1988.
- 17. Messages Maqrizi: Al-Maqrizi (d. 845 AH), a study and investigation: Ramadan Al-Badri, And Ahmad Mustafa Qasim, Dar al-Hadith, Cairo, 1427 2006.
- 18. selected masterpieces from the speeches of Imam Hassan and his books and his letters and words Kassar, Mustafa Moussawi, DMI book publication, i 1.1413 E 1993
- 20 . biography of the twelve Imams: Known Hashim al-Hassani, 5th Floor, Press law, Iran (D.t).
- 21. explain the large university visit: Ahmed Bin Zainuddin Statistical (d. 1421), i 1, library Virgin, Beirut 0.1424 E 2003.
- 22. Comments on the Peak of Eloquence: Hamid Abu Izz al-Din ibn Abi iron (d. 656 AH), Dar thought, Beirut 1388.







## هُوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة) مَوْضُوعِيَّة الْمَنْظُومَة الخِطَابِيَّة عندَ الإمام الدَسَن (السَّة)



- 23. Arab political mind: Mohammed Abed al-Jabri, 5th Floor, Center for Arab Unity Studies, Beirut Lebanon, 2010.
- 24. Eyes news, Abu Muhammad Abdullah bin Muslim bin Koutaiba Dinouri (d. 276 AH), Dar scientific books, Beirut, 1418.
- 25. Great Sedition: Taha Hussein, i 1, Dar Al Manar, Egypt, 2003.
- 26. important chapters in the knowledge of the conditions of the Imams (peace be upon them): Ali bin Mohammed bin Ahmed (son
- Sabbagh Maliki) (d. 855 AH), 2nd Floor, house lights, Beirut Lebanon, 1409 --1 988 m.
- 27. The Art of Biography: Ihsan Abbas, i 1, Beirut Lebanon, 1956. revealed sorrow to know Imams: Abu Hassan Ali Bin Isa Alorpley, (d. 692 AH), providing Ahmed al-Husseini, i 1, Press law, do Iran, 1427.
- 28. revealed sorrow to know imams, Abu Hassan Ali Bin Isa Bin Abi conquest Alorpley, house lights for printing and publishing, Second Edition, Beirut, Lebanon, 1985.
- 29. word Imam Hassan (u): Hassan Shirazi, Sadiq Dar, Beirut Lebanon, 3rd floor, 1388 E 1968.
- 30. tongue and balance, mental Altcauthr: Taha Abdel-Rahman, the Arab Cultural Center, 3rd floor, Beirut Lebanon, 2012.
- 31. advantages and disadvantages: Mohammed bin Ibrahim (Bayhaqi T. 320 e), Press happiness, Egypt, 1325 AH.
- 32. attempts in discourse analysis: Saber Hbahh, Knowledge House, 1st Floor, Egypt, 2009.
- 33. attempts in discourse analysis, Saber Alhbahh, University Corporation for Studies and Publications, First Edition, 2010
- 34. Meadows of Gold and metals essence: Abu Hassan Ali Bin Al-Hussein al-Masoudi (d. 346 AH), I 1, Dar Reader, 1426 2005.
- 35. Heaven Keys: Abbas Qumi (d. 1359 AH), i 4, Dar Prophet Muhammad, Beirut, 1402 E 2001.
- 36. Atalibaan fighter: Abu al-Faraj al-Isfahani (d. 356 AH): Achieving Mr. Ahmed Sakr, Dar The revival of Arab heritage, Beirut (D.t).
- 37. Encyclopedia Mustafa, marjoram (Hassan Mujtaba (u)): Hussein Alhakeri, 2nd Floor, Press Ghadeer, do Iran, 1425.

#### Research:

- 38. views of the curriculum interpretation of the Holy Qur'an: Faleh al-Moussawi, the lamp Magazine, the threshold of the Holy Husseiniya, No. 2, fifth year 2014 AD 1435H.
- 39. Jabri and Shiite absurd: Hani Idriss, Journal of the curriculum, the number (8), Beirut, Lebanon, 1418 --1 997 m.
- 40. manifestations of reasoning in the Koran (the manifestations of evidentiary buildings): Mohamed Mahmoud Abdul Xuwen, lamp Magazine, the threshold of the Holy Husseiniya, No. (19), the fifth year, 2014 --1 435 e.

