







مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٣٦٠ المجلد ١١/ العدد

### مينا شمخى

عضو كادر التدريس في جامعة شهيد تشمران اهواز ، اهواز ، ایران

> ستار جبار ياسين الموسوى طالب دكتواره في جامعة شهيد تشمران اهواز ، اهواز ، ایران

### طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

### قاسم بستاني

عضو كادر التدريس في جامعة شهيد تشمران اهواز ، اهواز ، ایران

نضال حنش الساعدي عضو كادر التدريس في جامعة بغداد ، بغداد ، العراق

البريد الإلكتروني saattar78@gmail.com: Email

الكلمات المفتاحية: الحديث، طرق، معالجة،اختلاف، طبقة الجمع.

### كيفية اقتباس البحث

الموسوى ، ستار جبار ياسين، قاسم بستاني، مينا شمخي، نضال حنش الساعدي، طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)، مجلة مركز بابل للدراسات الانسانية، تشرين الاول ٢٠٢٣،المجلد:١٣ ،العدد:٤.

هذا البحث من نوع الوصول المفتوح مرخص بموجب رخصة المشاع الإبداعي لحقوق التأليف والنشر ( Creative Commons Attribution ) تتيح فقط للآخرين تحميل البحث ومشاركته مع الآخرين بشرط نسب العمل الأصلى للمؤلف، ودون القيام بأى تعديل أو استخدامه لأغراض تجارية.



مسجلة في Registered **ROAD** 

مفهرسة في Indexed **IAS.I** 

Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2023 Volume:13 Issue: 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



### Methods of dealing with difference of speech Until the end of the fifth century A.H (plural method)

### Ghasem Bostani

Faculty Member of Shahid Chamran University of Ahvaz, Ahvaz, Iran

### Nidal Hanash Al-Saadi

Member of the teaching staff at the University of Baghdad, Baghdad, Iraq

### Mina Shamkhi

Faculty Member of Shahid Chamran University of Ahvaz, Ahvaz, Iran

### Sattar Jabbar Yassin Mousavi

Ph.D. student at Shahid Chamran University of Ahvaz, Ahvaz, Iran

**Keywords**: discourse, methods, treatment, difference, plural method.

### **How To Cite This Article**

Mousavi, Sattar Jabbar Yassin, Ghasem Bostani, Mina Shamkhi, Nidal Hanash Al-Saadi, Journal Of Babylon Center For Humanities Studies, October 2023, Volume: 13, Issue 4.



This is an open access article under the CC BY-NC-ND license (http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

### Abstract:

The subject of "various hadith" is one of the topics in which there is a great deal of difference in opinions and consideration between the two teams, due to the large number of reasons and reasons for the difference in the hadith. , and forgery and lying to the Prophet (PBUH), which led to the overlapping of hadiths and mixing of some with others, or the difference of narrators in transmitting the hadith verbally.

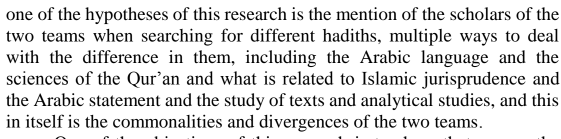
One of the reasons for choosing such a subject is the desire to learn about the mechanism of dealing with hadiths in which there is disagreement, and how to benefit from them among the scholars of both teams. Also,



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2023 Volume 13 Issue : 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)







One of the objectives of this research is to show that among the methods and methods of dealing with various hadiths are patchwork methods, they should not be relied upon to benefit from these controversial hadiths. due to its inability to solve the problem. As well as clarifying the faces of the multiple opinions of Muslim scholars about the various hadiths and their problem until the end of the fifth century AH. The research methodology relied on the descriptive inductive approach on the one hand, and the critical approach on the other hand, for issues, topics and applications, by tracking their perspectives in books, studies, letters, treatises and research, and what was classified in the different hadith section and its reasons for the two teams.

And that what is meant by different hadiths is the existence of two acceptable hadiths that are contradictory in the apparent meaning. And that there is no real difference between the hadiths, but the difference is due to the view of the mujtahid. And that there is a difference between the various hadiths and the problem of the hadith, and there are reasons that lead to the existence of differences between hadiths. Imam Ibn Hazm agreed with other scholars in the sentence in the approach of guiding hadiths that appear to differ, and he was unique in the issue of considering the transmitter from the original as one of the methods of knowing the abrogated and the abrogated..

### الملخص

يعد موضوع «مختلف الحديث» من الموضوعات التي كثر فيها الاختلاف في الآراء، والانظار بين الفريقين، لكثرة الدواعي، والأسباب الموجبة للاختلاف في الحديث، فمنها ذاتية داخلية، أخرى خارجية، نتيجة ما تعرض له الحديث بعد النبي الأكرم(صلى الله عليه وآله وسلم) من وضع ودس وخلط، وتزوير وكذب على النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) مما أدى إلى تداخل الأحاديث واختلاط بعضها مع البعض الآخر، أو اختلاف الرواة في نقل الحديث باللفظ.

ومن اسباب اختيار هكذا موضوع هو الرغبة في التعرف على آلية التعاطي مع الأحاديث المختلف فيها، وكيفية الاستفادة منها عند علماء الفريقين. وكذلك من فرضيات هذا البحث هو ذكر علماء الفريقين عند البحث عن مختلف الحديث، طرقاً متعددة لمعالجة الاختلاف



فيها، و منها اللُّغة العربية وعلوم القرآن وما يخص الفقة الاسلامي والبيان العربي و دراسة المتون والدّراسات التّحليلية و هذا بحد ذاته مشتركات ومفترقات الفريقين.

ومن اهداف هذا البحث هو بيان أن من أساليب و طرق معالجة مختلف الحديث، هي طرق ترقيعية، فلا ينبغي الاعتماد عليها في الاستفادة من هذه الأحاديث المختلف فيها؛ لعدم صلاحيتها لحل المشكلة فيها. وكذلك تبيين وجوه الآراء المتعددة لدى علماء المسلمين حول مختلف الحديث ومشكله حتى نهاية القرن الخامس الهجري.

وكانت منهجية البحث اعتمد على المنهج الاستقرائي الوصفي من جهة، والنقدي من جهة أخرى، لمسائل وموضوعاتها وتطبيقاتها، وذلك من خلال تتبع مظانها في الكتب والدّراسات والرّسائل والأطاريح والبحوث، وما صنف في باب الحديث المختلف وأسبابه عند الفريقين.

وأن المراد بمختلف الحديث هو وجود حديثين مقبولين متضادين في المعنى الظاهر. وأنه ليس هناك اختلاف حقيقيي بين الأحاديث، وإنما الاختلاف عائد إلى نظر المجتهد. وأن ثمة فرق بين مختلف الحديث ومشكل الحديث، كما أن هناك أسباب تؤدي إلى وجود الاختلاف بين الأحاديث. إن الإمام ابن حزم اتفق مع غيره من العلماء في الجملة في منهج توجيه الأحاديث التي ظاهرها الاختلاف، وانفرد في مسألة اعتبار الناقل من الأصل من طرق معرفة الناسخ والمنسوخ.

ومن الله السداد

### طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

### التمهيد:

والطريقة في بيان قاعدة «الجمع» في هذا البحث يود الباحث ان يبين الاتي: اولاً: ذكر الوجه في الجمع. ثانياً: ثم ذكر حديثاً و حديثاً آخر يخالفه للمثال وتبيين الوجه. ثالثاً: ذكر مصادر الأحاديث من الكتب الحديثية في الهامش طبعاً. خامساً: بيان وجه ومورد الاختلاف بين الحديثين المختلفين بصورة موجزة. وسادساً: في النهاية ذكر وجه «الجمع» بينها من الكتب حتى نهاية القرن الخامس. طبعاً يمكن أن يكون هذا الوجه عند الفريقين أو عند احدهما فقط و لم يذكر عند الآخر. ونذكر بأن عدد الوجوه «الجمع» التي ذكرت في هذا البحث ٢٥ وجهاً . للحديث في اللغة: وله معنيان، أحدهما: الجديد، والآخر: الخبر أو الكلام (١). وأمّا في الاصطلاح: فإنَّ المتفق عليه بين المسلمين إطلاق الحديث على ما روى عن النبيّ (صلى الله عليه وآله وسلم) من قولِ أو فعلِ أو تقرير (٢).



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2023 Volume 13 Issue: 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



أهمية «علم مختلف الحديث» ومنزلته:

علم مختلف الحديث من أهم علوم الحديث الشريف، وقد تكلم العلماء قديما وحديثا في أهميته، ومترلته، التي تظهر في أمرين: الأول: دفع التعارض الظاهري بين الأحاديث النبوية. الثاني: الوقوف على حقيقة المراد من الأحاديث النبوية. وقد قالوا فيه بأن هذا العلم من أهم أنواع العلوم الدينية، والعلماء بالحديث، والفقه، والأصول، وغيرها، وغيرهم مضطرون إلى معرفته حتى يقفوا على حقيقة المراد من الأحاديث النبوية (٣).

### رفع اختلاف الأحاديث بالجمع:

### الجمع بشرح معنى الحديث

مما لا شك فيه أن الفهم الصحيح للحديث والتعبير عن معانيه الحقيقية يتطلب معرفة واسعة في سياق نص الحديث وسنده ومعنى الكلمات والمفردات. في بعض الحالات، المتقدمون لم يحملوا محتوى الأحاديث على البعض، بل عبروا عن محتوى ومعنى الأحاديث المخالفة بالظاهر، و هذا الطريق استعمله المتقدمون لحل الاختلاف عند أهل السنة فقط(٤). مثال:

أَنَّ الصعب بن جثامة قال: «يَا رَبِمُولَ اللَّهِ، ذَرَارِيُّ الْمُشْرِكِينَ تَطَوُّهُمْ خَيْلُنَا فِي ظُلَمِ اللَّيْلِ عِنْدَ الْغَارَة، قَالَ: هُمْ مِنْ آبَائِهِمْ» (٥).

مقابله ما يروى: «أَنَّهُ بَعَثَ سَرِيَّةً فَقَتَلُوا النِّسَاءَ وَالصِّبْيَانَ، فَأَنْكَرَ ذَلِكَ رَسُولِ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) إِنْكَارًا شَدِيدًا. فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّهُمْ ذَرَارِيُّ الْمُشْرِكِينَ. قَالَ: «أَو لَيْسَ خياركم، ذَرَارِي الْمُشْرِكِينَ. قَالَ: «أَو لَيْسَ خياركم، ذَرَارِي الْمُشْركين؟» (٢).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على قتل أبناء المشركين بسبب شرك آبائهم و الحديث الثاني يدل على عدم قتلهم بسبب شرك آبائهم.

وجه الجمع: قيل إنه ليس بين الحديثين اختلاف لأن الصعب بن جثامة أعلمه أن خيل المسلمين تطؤهم في ظلم الليل عند الغارة فقال هم من آبائهم يريد أن حكمهم في الدنيا حكم آبائهم فإذا كان الليل وكانت الغارة ووقعت الفرصة في المشركين فلا تكفوا من أجل الأطفال لأن حكمهم حكم آبائهم من غير أن تتعمدوا قتلهم ثم أنكر في الحديث الثاني على السرية قتلهم النساء والصبيان لأنهم تعمدوا ذلك لشرك آبائهم فقال أوليس خياركم ذراري المشركين يريد فلعل فيهم من يسلم إذا بلغ ويحسن إسلامه (٧).

### الجمع بالأمر على الندب

الجمع بحمل الأمر على الندب وقد استفاده المتقدمون من الشيعة و أهل السنة في الجمع بين الأحاديث المختلفة (^). و هو نوع من أنواع التأويل، لأن الأصل في الأمر الوجوب، وهوحقيقة



### حجلة مركز بابل الدراسات الإنسانية ٣٦٠٦

### و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

فيه على القول الراجح<sup>(1)</sup>، فإذا أخرج وصرف عن معناه الظاهر إلى معنى آخر وهو الندب كان هذا تأويلاً لهذا الأمر، وذلك إذا ورد مثلاً حديثان أحدهما يدل على وجوب فعل شيء بصيغة الأمر، والآخر يدل على أن فعل ذلك الشيء مستحب أو مندوب إليه، كأن يدل قول النبى (صلى الله عليه وآله وسلم) على أنه مندوب إليه، أو أن يترك النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) فعله فيختلف الحديثان، فيُصار إلى الجمع بينهما بحمل الأمر في الحديث الأوّل على الاستحباب، لأن الأمر يحتمله، فالأمر حقيقة في الوجوب مجاز في غيره كما ذكر الأصوليون، فصرف الأمر عن معناه الظاهر الحقيقي إلى معناه المجازي الذي يحتمله هو نوع من التأويل الذي به يتوافق الحديثان ويجتمعان ولا يتعارضان (١٠٠).

### المثال الأول:

عن طاووس عن ابْن عَبَّاس: ذَكَرُوا أَن النَّبِي (صلى الله عليه وآله وسلم) قال: «اغْتَسِلُوا يَوْمَ الْجُمُعَةِ، وَاغْسِلُوا رُءُوسَكُمْ، وَإِنْ لَمْ تَكُونُوا جُنبًا، وَأَصِيبُوا مِنَ الطِّيبِ» و استمر ابن عبَّاس: «أَمَّا الْجُمُعَةِ، وَاغْسِلُوا رُءُوسَكُمْ، وَإِنْ لَمْ تَكُونُوا جُنبًا، وَأَصِيبُوا مِنَ الطِّيبِ» و استمر ابن عبَّاس: «أَمَّا الْخُمْنُ فَنَعَمْ، وَأَمَّا الطِّيبُ، فَلَا أَعْلَمُهُ »(۱۱)، و أيضاً حديث جابر عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم): «الْغُسْلُ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ فِي كُلِّ أُسْبُوعٍ يَوْمًا، وَهُوَ يَوْمُ الْجُمُعَ »(۱۲). و حديث ابي سعيد الخدري عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم): «الْغُسْلُ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُحْتَلِمٍ» (۱۳).

مقابله ما يروى: عن أنس عن رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم): «مَنْ تَوَضَّا يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَبِهَا وَنِعْمَتْ، وَمَنِ اغْتَسَلَ فَالْغُسُلُ أَفْضَلُ» (١٤). و أيضاً عن سالم بن عبد الله قال: «دَخَلَ رَجُلٌ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) الْمَسْجِدَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، وَعُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) الْمَسْجِدَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، وَعُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ يَخْطُبُ، فَقَالَ عُمَرُ: أَيَّةُ سَاعَةٍ هَذِهِ؟ فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، انْقَلَبْتُ مِنَ السُّوقِ فَسَمِعْتُ النَّدَاءَ، فَمَا زِدْتُ عَلَى أَنْ تَوَضَّأَتُ، فَقَالَ عُمَرُ: وَالْوُضُوءُ أَيْضًا، وَقَدْ عَلِمْتَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) كَانَ يَأْمُرُ بِالْغُسُلُ» (١٠٥).

مورد الاختلاف: الأحاديث الأول تدل على وجوب غسل يوم الجمعة و الأحاديث الثانى تدل على استحباب بغسل يوم الجمعة.

وجه الجمع: وقد جمع بين هذه الأحاديث، أن الأمر في الحديثين الأولين للندب والاستحباب، وليس للوجوب، وأن عمر كما جاء في الحديث الاخير، لمّا علم أن رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) كان يأمر بالغسل يوم الجمعة، فذكر علمه، ولم يأمره بذلك ولا أحد ممن حضره من أصحاب رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، ودل هذا على أن عمر قد علم أمر النبي(صلى الله عليه وآله وسلم) بالغسل على الأحب لا على الإيجاب للغسل الذي لا يجزئ غيره (٢٠١).







عن زرارة قال: «سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرِ (عليه السلام) عَنْ صَدَقَاتِ الْأَمْوَالِ قَالَ فِي تِسْعَةِ أَشْيَاءَ لَيْسَ فِي غَيْرِهَا شَيْءٌ مِنَ الذَّهَبِ وَ الْفِضَّةِ وَ الْجِنْطَةِ وَ الشَّعِيرِ وَ التَّمْرِ وَ الزَّبِيبِ وَ الْإِبِلِ وَ الْبَقَرِ وَ الْنَّكِيةِ مِنَ الْخَيَوَانِ غَيْرِ هَذِهِ الثَّلَاثَةِ الْأَصْنَافِ شَيْءٌ وَ الْغَنَمِ السَّائِمَةِ وَ هِيَ الرَّاعِيَةُ وَ لَيْسَ فِي شَيْءٍ مِنَ الْحَيَوَانِ غَيْرِ هَذِهِ الثَّلَاثَةِ الْأَصْنَافِ شَيْءٌ مِنَ الْحَيوَانِ غَيْرِ هَذِهِ الثَّلَاثَةِ الْأَصْنَافِ شَيْءٌ مِنَ الْحَيوَانِ غَيْرِ هَذِهِ الثَّلَاثَةِ الْأَصْنَافِ شَيْءٌ مِنَ الْحَيوَانِ غَيْرِ هَذِهِ الثَّلَاثَةِ الْأَصْنَافِ فَلَيْسَ فِيهِ شَيْءٌ حَتَّى يَحُولَ عَلَيْهِ الْحَوْلُ مُنْذُ يَوْمِ يُنْتَجُ» (١٧).

مقابله ما يروى: عن محمّد بن مسلم و زرارة عن الباقر (عليه السلام) و الصادق (عليه السلام) جميعا قالا: «وَضَعَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ (عليه السلام) عَلَى الْخَيْلِ الْعِتَاقِ الرَّاعِيَةِ فِي كُلِّ فَرَسٍ فِي كُلِّ عَلَى عَلَى الْجَيَاقِ الرَّاعِيَةِ فِي كُلِّ فَرَسٍ فِي كُلِّ عَلَى عَلَى الْبَرَاذِينِ دِينَاراً» (١٨).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على إستحباب زكاة الخيل و الحديث الثانى يدل على إيجاب زكاة الخبل.

وجه الجمع: حمل الحديث الثانى على ضرب من الاستحباب دون الفرض و الإيجاب ليطابق من الأخبار في أن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) عفا عما عدا التسعة الأشياء (١٩). -المثال الثالث:

عن علي بن يقطين عن الكاظم (عليه السلام) فِي الرَّجُلِ يَتَوَضَّاأُ بِفَضْلِ الْحَائِضِ، قَالَ: إِذَا كَانَتُ مَأْمُونَةً فَلَا بَأْسَ» (٢٠).

مقابله ما يروى: عن أبي بصير عن الصادق (عليه السلام) قَالَ: «سَأَلْتُهُ هَلْ يُتَوَضَّأُ مِنْ فَضْلِ وَضُوع الْحَائِض قَالَ لَا» (٢١).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على جواز استعمال فضل وضوء الحائض و سؤرهما و الحديث الثاني يدل على عدم جوازه.

وجه الجمع: فالوجه في هذه الأحاديث كما قيل، أنه إذا لم تكن المرأة مأمونة فإنه لا يجوز التوضى بسؤرها و يجوز أن يكون المراد بها ضربا من الاستحباب(٢٢).

### - الجمع بالرخصة و الجواز

الجمع بالرخصة و الجواز طريق آخر وقد استفاده المتقدمون من الشيعة و أهل السنة لرفع اختلاف الاحاديث (٢٣). بعض الأحاديث تجوز فعل بعض الأعمال في بعض الأحوال، بينما لا تجوز نفس الأعمال في حالات آخر، يسمى هذا في الإصطلاح حمل الوجوب على الرخصة و الجواز، بالطبع، هذه الحالات محدودة.

- المثال الأول:



### عجلة مركز بابل الدراسات الإنسانية ٣٦٠٦ المجلد ١١٧ العدد ٤

### و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

حدثنا محمد بن عبد اللَّه بن خالد مؤلَى بني الصيداء: «أَنَّهُ صَلَّى خَلْفَ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ (عليه السلام) عَلَى جِنَازَةٍ فَرَآهُ يَرْفَعُ يَدَيْهِ فِي كُلِّ تَكْبِيرَةٍ» (٢٤).

مقابله ما يروى: عن غيات بن إبراهيم عن الصادق (عليه السلام) عن آباءه عن علي (عليه السلام): «أَنَّهُ كَانَ لَا يَرْفَعُ يَدَيْهِ فِي الْجِنَازَةِ إِلَّا مَرَّةً يَعْنِي فِي التَّكْبِير» (٢٠٠).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على أن النبى (صلى الله عليه وآله وسلم) يرفع يديه فى كل تكبيرة و الحديث الثانى يدل على أن النبى (صلى الله عليه وآله وسلم) رفع يديه مرة واحدة.

وجه الجمع: قيل فالوجه في هذه الأحاديث ضرب من الجواز و رفع الوجوب و إن كان الأفضل ما تضمنته الروايات الأولى (٢٦).

### - المثال الثاني

عن خباب بن الأَرت: «شَكَوْنَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) الرَّمْضَاءَ، فَلَمْ يُشْكِنَا» (۲۷). يعنى أنهم شكوا الى الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) شدّة الحر و ما ينالهم من الرمضاء و سألوه الإبراد بالصلاة فم يُشكِهم اى: لم يجبهم إلى تأخيرها (۲۸).

ومقابله ما يروى أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) قَالَ: «أَبْرِدُوا بِالصَّلَاةِ، فَإِنَّ شِيدَّةَ الْحَرِّ مِنْ فَوْحِ جَهَنَّمَ» (٢٩).

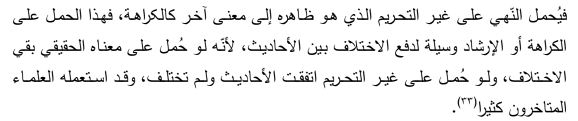
مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على عدم تأخير وقت الصلاة لشدة الحر و الحديث الثانى يدل على تأخير وقت الصلاة لشدة الحر.

وجه الجمع: قيل لا يجوز لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) أن يأخذ في نفسه إلا بأعلى الأمور وأقربها إلى الله. وإنما يعمل في نفسه بالرخصة، مرة أو مرتين، ليدل بذلك الناس على جوازها. فأما أن يدوم على الأمر الأخس ويترك الأوكد والأفضل، فذلك مالا يجوز. فلما شكا إليه أصحابه الذين يصلون معه الرمضاء، وأرادوا منه التأخير إلى أن يسكن الحر، لم يجبهم إلى ذلك، إذ كانوا معه. ثم أمر بالإبراد من لم يحضره، توسعة على أمته وتسهيلا عليهم. وكذلك تغليسه بالفجر، وقوله: «أَسْفِرُوا بِالْفَجْرِ» (٢٠) ومما يدل على أنه كان يصلي الظهر للزوال، ولا يؤخرها و جاء عنه (عليه السلام) أنه كان يصلي الهجير التي يسمونها الأولى، حين تدحض الشمس، يعنى حين تزول (٢٠).

### الجمع بالنهى على الكراهة

هذا الوجه من أوجه رفع الاختلاف بين الأحاديث عند المتقدمين الشيعه و أهل السنة (٣٢)، وهو أن يرد مثلا حديثان مختلفان ظاهرًا، فيدل أحدهما بصيغة النّهي على تحريم فعل شيء ما، و يدل الحديث الآخر على جواز فعل ذلك الشيء، بأن يفعله (صلى الله عليه وآله وسلم) أو يقرّه،





### المثال الأول

عن علي (عليه السلام) عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم): «مَنْ أَكَلَ هَذِهِ الْبَقْلَةِ فَلَا يَقْرَبَنَا، أَق يُؤْذِينًا في مَساجِدنا» (٢٤).

و مقابله ما يروى عن عمر قال: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّكُمْ لَتَأْكُلُونَ مِنْ شَجَرَتَيْنِ خَبِيثَتَيْنِ، هَذَا الثُومُ، وَهَذَا الْبَصَل، وَلَقَدْ كُنْتُ أَرَى الرَّجُلَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) يُوجَدُ مِنْهُ رِيحُهُ، فَيُوْخَذُ بِيدِهِ، فَيُخْرَجُ إِلَى الْبَقِيعِ، فَمَنْ كَانَ أَكِلَهُمَا، فَلْيُمِتْهُمَا طَبْخاً» (٥٣٠). وأيضاً جاء عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) قال: «مَنْ أَكَلَ مِنْ هَاتَيْنِ الشَّجَرَتَيْنِ الْخَبِيثَتَيْنِ، فَلَا يَقْرَبَنَ مَسْجَدَنَا، فَإِنْ كُنْتُمْ لَا بُدَ آكِلِيهِمَا، فَأَمِيتُوهُمَا طَبْخًا» (٢٣).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على تحريم أكل الثوم و البصل و الحديث الثانى يدل على الباحتها.

وجه الجمع: صرف النهي الأول الذي يدل بظاهره على تحريم أكل الثوم والبصل مطلقًا إلى الكراهة أو إلى الإباحة، وهي إباحته أكلهما بعد ذهاب رائحتهما (٣٧).

### المثال الثاني

عن محمد بن مسلم و زرارة عن الباقر (عليه السلام): «أَنَّهُمَا سَأَلَاهُ عَنْ لَحْمِ الْخُمُرِ الْأَهْلِيَّةِ فَقَالَ نَهَى رَسُولُ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) عَنْ أَكْلِهَا يَوْمَ خَيْبَرَ وَ إِنَّمَا نَهَى عَنْ أَكْلِهَا فِي ذَلِكَ نَهَى رَسُولُ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) عَنْ أَكْلِهَا يَوْمَ خَيْبَرَ وَ إِنَّمَا نَهَى عَنْ أَكْلِهَا فِي ذَلِكَ الْوَقْتِ لِأَنَّهَا كَانَتْ حَمُولَةَ النَّاسِ وَ إِنَّمَا الْحَرَامُ مَا حَرَّمَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ فِي الْقُرْآنِ» (٢٨).

مقابله ما يروى: عن ابن مسكان قال سألت الصادق (عليه السلام) عن لحوم الحمر فقال: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) عَنْ أَكْلِهَا يَوْمَ خَيْبَرَ» و سَأَلْتُهُ عَنْ أَكْلِ لَحْمِ الْخَيْلِ وَ الْبِغَالِ فَقَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) عَنْ أَكْلِهَا فَلَا تَأْكُلُهَا إِلَّا أَنْ تُضْطَرً الْبِغَالِ فَقَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) عَنْ أَكْلِهَا فَلَا تَأْكُلُهَا إِلَّا أَنْ تُضْطَرً النَّهِ (الله عليه وآله وسلم) عَنْ أَكْلِهَا فَلَا تَأْكُلُهَا إِلَّا أَنْ تُضْطَرً الله وسلم).

مورد الاختلاف: في الحديث الأول يذكر نهى النبى عن أكل لحم الحمر الأهلية و الخيل و البغال و الحديث الثاني يدل على جواز أكلهم في الإضطرار.

وجه الجمع: حمل هذه الأحاديث على الكراهية دون الحظر بدلالة الحديث الأول عليها(٠٠).



## ی مجلة مرکز بایل الدراسات الانسانیة ۲۰۰۳ المجلد ۲۰۰۷ العدد

### على طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

### - الجمع بالمطلق على المقيد

الحمل على المطلق و المقيد من أحد طرق جمع الأحاديث عند المتقدمين الشيعة و اهل السنة (١٤). المطلق هو اللفظ الدال على مدلول شائع في جنسه و المقيّد على خلافه. اى المطلق يتناول عند دلالته على موضوعه واحدًا غير معيّن باعتبار حقيقة شاملة لجنسه دون أن يكون هنالك ما يقيده من وصف أو شرط أو زمان أو مكان أو غيرها، فمثلاً «رقبة» فى قوله تعالى: «وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ (١٢) قَكُ رَقَبَةٍ» (البلد/١٢–١٣). لفظ خاص مطلق، إذ إنّه تناول واحدًاغير معيّن من جنس الرقاب لم يقيد بأي قيد يقلل من شيوعه في أفراده (٢١).

والجمع بين المتعارضين بحمل المطلق على المقيد يكون عندما يرد نصّان في موضوع واحد ولكن حكمهما مختلف، حيث ورد الحكم في أحدهما مطلقًا، وفي الآخر مقيدًا، أو كان سبب الحكم في أحدهما مطلقًا، وفي الآخر مقيدًا، فيجمع بين النّصين بحمل المطلق على المقيد، وبهذا يتبيّنُ أن المراد بالمطلق هو المقيد، فيذهب الاختلاف الظاهري، ويعمل بالنّصين معاً، وقد اتفق العلماء على جواز حمل المطلق على المقيد، وذلك لدفع الاختلاف بين الحكمين الذي يحدث فيما لو طبقنا كلا النّصين من غير حمل، وجعلوا معيار جواز الحمل وعدم جوازه هو وجود الاختلاف وعدم وجوده، فالحالة التي لا يوجد فيها اختلاف بين المطلق والمقيّد لا يجوز فيها الحمل، وإنّما يعمل بكل نصّ في موضعه بحسب دلالته الظاهرة (٢٠٤)، والحالة التي يوجد فيها اختلاف بين المطلق والمقيّد يجب فيها الحمل ليدفع الاختلاف، ولكنّ العلماء عند تفصيلهم لهذه الحالات اتّفقوا على بعضها واختلفوا في البعض الآخر، وتفصيل ذلك في كتب الأصول لم يسع لبحثنا هذا، استواعب التفصيل عنها (١٤٤).

### المثال الأول

عن الصادق(عليه السلام) عندما سُئِلَ عَنِ الرَّجُلِ يَمُوتُ وَ لَيْسَ عِنْدَهُ مَنْ يُغَسِّلُهُ إِلَّا النِّسَاءُ قَالَ: «تُغَسِّلُهُ أَوْ ذُو قَرَابَةٍ إِنْ كَانَتْ لَهُ وَ تَصُبُّ النِّسَاءُ عَلَيْهِ الْمَاءَ صَبَاً وَ فِي الْمَرْأَةِ إِذَا مَاتَتْ يُدْخِلُ زَوْجُهَا يَدَهُ تَحْتَ قَمِيصِهَا فَيُغَسِّلُهَا» (٥٠).

مقابله ما يروى: عن أبي بصير عنه (عليه السلام) ايضا: «يُغْسَلُ الزَّوْجُ امْرَأَتَهُ فِي السَّفَرِ وَ الْمَرْأَةُ زَوْجَهَا فِي السَّفَرِ إِذَا لَمْ يَكُنْ مَعَهُمْ رَجُلٌ» (٢٠).

مورد الاختلاف: تقييد جواز الغسل في حديث و اطلاقه في حديث آخر.

وجه الجمع: قيل هذه الأحاديث و إن كانت مطلقة في جواز غسل الرجل المرأة و المرأة الرجل قيدت بالحديث الأول لأن الحكم الواحد إذا ورد مقيدا و مطلقا فلا خلاف أنه ينبغي أن يحمل





المطلق على المقيد على أن هذا الحكم أيضا إنما يسوغ مع عدم النساء إذا ماتت المرأة و عدم الرجال إذا مات الرجل و الذي يدل على ذلك ما روي من الحديث الأول $(^{(*)})$ .

### المثال الثاني

عن ابن عباس سَمِعْتُ النَّبِيّ(صلى الله عليه وآله وسلم) بِعَرَفَةَ يَقُولُ:«مَنْ لَمْ يَجِدْ إِزَارًا لَبِسَ ﴿ سَرَاوِيلًا وَمَنْ لَمْ يَجِدْ نَعْلَيْنِ لَبِسَ خُفَّيْنِ» (^<sup>4)</sup>.

مقابله ما يروى عن ابن عمر: «أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ النَّبِيَّ (صلى الله عليه وآله وسلم) مَا نَلْبَسُ مِنَ الثَّيَابِ إِذَا أَحْرَمْنَا؟ فَقَالَ: «لَا تَلْبَسُوا السَّرَاوِيلَاتِ وَلَا الْعَمَائِمَ وَلَا الْبَرَانِسَ وَلَا الْجَفَافَ إِلَّا أَنْ يَكُونَ أَحَدٌ لَيْسَتُ لَهُ نَعْلَانِ فَلْيَلْبَسْ خُفَيْنِ أَسْفَلَ مِنَ الْكَعْبَيْنِ» (٤٩).

مورد الاختلاف: مورد اختلاف هو ما يلبس المحرم من الثياب. الحديث الأول يدل على لبس الخفين اذا لم يوجد نعلان و الحديث الثاني يدل على لبسه حتى تحت الكعبين.

وجه الجمع: قيل فى الجمع بين هذين الحديثين فحديث ابن عباس مطلق، مقيد بحديث ابن عمر الذي قيّد إباحة لبس الخفاف للمحرم أن تكون تحت الكعبين كي يتوافق الحديثان ولا يتعارضان (٠٠).

### -المثال الثالث:

جاء عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) قال: «أَيُّمَا إِهَابٍ دُبِغَ فَقَدْ طَهُرَ» (٥١).

مقابله ما يروى عنه (صلى الله عليه وآله وسلم) قَالَ: «لَا تَنْتَفَعُوا مِنَ الْمَيْتَةِ بِإِهَابٍ وَلَا عَصب» (٥٢).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على أن دباغ الميتة تطهر و الحديث الثاني يدل على أنّه لم تطهر.

وجه الجمع: قيل فى رفع الاختلاف بين الحديثين، أن الإهاب في اللغة، الجلد الذي لم يدبغ، فإذا دبغ، زال عنه هذا الاسم. في الحديث الثانى يريد لا تتفعوا به وهو إهاب، حتى يدبغ. ويدلك على ذلك قوله: «وَلا عَصبِ» لأَن الْعصب لا يقبل الدباغ، فقرنه بالإهاب قبل أن يدبغ كما جاء في الحديث. و إيضا كما روي عَنِ ابن عبَّاس: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) مَرَّ بِشَاةٍ لِمَوْلَاةٍ مَيْمُونَةً، فَقَالَ: أَخَذُوا إهابها، فدبغوه، وانتفوا بِهِ» (٥٠). فالحديث الأول جاء مطلق و قيد بالحديث الثانى.

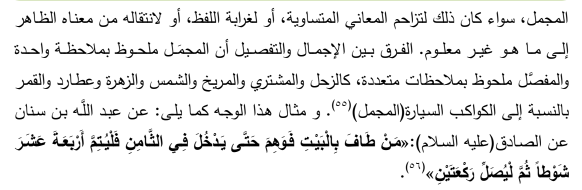
### الجمع بالمجمل على المفصل

استخدم المتقدمون هذا الطريق لرفع الاحاديث المختلفة، ولكن و كما يبدو وجدنا هذه الطريق عند الشيعة فقط<sup>(٥٤)</sup>، و المجمل ما خفى المراد منه بحيث لا يدرك بنفس اللفظ إلا ببيان من



### 100 May 100 Ma

### و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)



ومقابله ما يروى عن الصادق (عليه السلام) عندما سئل عنه (عليه السلام) عن رَجُلٍ نَسِيَ فَطَافَ ثَمَانِيَةَ أَشْوَاطٍ: قال: «إِنْ كَانَ ذَكَرَ قَبْلَ أَنْ يَأْتِيَ الرُّكُنَ فَلْيَقْطَعْهُ وَ قَدْ أَجْزَأَ عَنْهُ فَإِنْ لَمْ يَذْكُرْ حَتَّى يَبْلُغَهُ فَلْيُتِمَّ أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ» (٧٠).

مورد الاختلاف: الاختلاف في الطواف و العدد الأشواط.

وجه الجمع: قيل فلا ينافي الحديث الأول من طاف بالبيت فوهم حتى يدخل في الثامن فليتم أربعة عشر شوطا لأن الحديث الأول مجمل و الحديث الثانى مفصل و الحكم بالمفصل أولى منه بالمجمل على الحديث الأول<sup>(٥٨)</sup>.

### الجمع بالعام و الخاص

حمل العام على الخاص من أكثر طرق فى جمع بين الاحاديث عند المتقدمين الشيعة و أهل السنة (٥٩)، فالعام هو اللفظ الواحد الدال على مسميين فصاعداً مطلقاً معاً، و الخاص، هو اللفظ الواحد الذى لا يصلح مدلوله لاشتراك كثيرين فيه، و حمل العام على الخاص هو التخصيص، و هو، قصر العام على بعض أفراده (٢٠).

### -المثال الأول

روى عن الصادق (عليه السلام): «اتَّقِ قَتْلَ الدَّوَابِّ كُلِّهَا وَ لَا تَمَسَّ شَيْئاً مِنَ الطِّيبِ وَ لَا مِنَ الدُّهْنِ فِي إِحْرَامِكَ وَ اتَّقِ الطِّيبَ فِي زَادِكَ وَ أَمْسِكُ عَلَى أَنْفِكَ مِنَ الرِّيحِ الطَّيِّبَةِ وَ لَا تُمْسِكُ مِنَ الرِّيحِ الْمُنْتِنَةِ فَإِنَّهُ لَا يَنْبَغِي أَنْ يَتَلَذَّذَ بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ فَمَنِ ابْتُلِيَ بِشَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ فَعَلَيْهِ غُسْلُهُ وَ الرِّيحِ الْمُنْتِنَةِ فَإِنَّهُ لَا يَنْبَغِي أَنْ يَتَلَذَّذَ بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ فَمَنِ ابْتُلِيَ بِشَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ فَعَلَيْهِ غُسْلُهُ وَ الرِّيحِ الْمُنْتِنَةِ فَإِنَّهُ لَا يَنْبَغِي أَنْ يَتَلَذَّذَ بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ فَمَنِ ابْتُلِيَ بِشَنِيْءٍ مِنْ ذَلِكَ فَعَلَيْهِ غُسْلُهُ وَ لَا يَتُكُونَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ الللْمُلِيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُ اللْمُلْلُ

مقابله ما يروى عنه (عليه السلام) ايضا: «إِنَّمَا يَحْرُمُ عَلَيْكَ مِنَ الطِّيبِ أَرْبَعَهُ أَشْيَاءَ الْمِسْكُ وَ الْعَثْبَرُ وَ الْوَرْسُ وَ الزَّعْفَرَانُ غَيْرَ أَنَّهُ يُكْرَهُ لِلْمُحْرِمِ الْأَدْهَانُ الطَّيِّبَةُ الرِّيح» (١٢).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على استعمال الطيب على المحرم و الحديث الثاني يدل على اجتناب الطيب على المحرم.

وجه الجمع: قيل فالوجه في هذه الأحاديث أحد الشيئين:





أحدهما: تخصيص الأحاديث التي تضمنت وجوب اجتناب الطيب على العموم بهذه و نقول إن الطيب الذي يجب اجتنابه ما تضمنته هذه الأحاديث لأن هذه مخصوصة و تلك عامة و العام ينبغى أن يبنى على الخاص.

ثانيهما: حمل هذه الأربعة الأشياء على وجوب اجتنابها و ما عداها من الطيب على أنه يستحب مجمع والمين المجمع المين المتحب المجمع المتنابها (٦٣).

### -المثال الثاني

روى عن أنس قال إنّه عَطَسَ رَجُلَانِ عِنْدَ النَّبِيِّ (عليه السلام) فَشَمَّتَ أَحَدَهُمَا وَلَمْ يُشَمِّتِ الْآخَرَ، فَقِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ عَطَسَ رَجُلَانِ فَشَمَّتَ أَحَدَهُمَا وَلَمْ تُشَمِّتِ الْآخَرَ فَقَالَ: «إِنَّ هَذَا حَمِدَ اللهَ وَإِنَّ هَذَا لَمْ يَحْمَدِ اللهَ عَلْ اللهِ عَطيه هَذَا لَمْ يَحْمَدِ اللهَ عَلَي اللهِ عَليه وَاللهِ وَسِلَى اللهِ عَليه وَالله وَسِلم) إذا عَطَسَ الرَّجُلُ فَحَمِدَ اللهَ أَنْ نُشَمِّتَهُ وَإذَا لَمْ يَحْمَدِ اللهَ أَنْ لَا تُشَمِّتَهُ »(١٥٠).

مقابله ما يروى عن أبى هريرة عن النبى (صلى الله عليه وآله وسلم): «حَقُ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ خَمْسٌ: رَدُ السَّلَامِ، وَعِيَادَةُ الْمَرِيضِ، وَاتَبًاعُ الْجَنَائِزِ، وَإِجَابَةُ الدَّعْوَةِ، وَتَشْمِيتُ الْعَاطِسِ» (٢٦). مورد الاختلاف: في الحديث الأول يدل على عدم تشمية عاطس إذا لم يحمد الله، و الثاني يدل

وجه الجمع: حُمل هنا عموم قوله النبى (صلى الله عليه وآله وسلم): «وَتَشْمِيتُ الْعَاطِسِ» على الخاص المستفاد من حديثى أنس و أبى موسى، و هو العاطس الذى حمد الله، فأخرج من عموم الأول العاطس الذى لم يحمد الله، و بذلك قصر على بعض أفراده (١٧٠).

### المثال الثالث

على تشميته مطلقاً.

عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم): «الْمَاءُ لَا يُنَجِّسُهُ شَيْءٌ» (٦٨).

و مقابله ما يروى عنه (صلى الله عليه وآله وسلم): «إذا بَلغَ الْمَاءُ قُلَتَيْنِ، لَمْ يَحْمِلْ نَجَسًا» (٢٩). مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على أن الماء لم ينجس بشىء و الحديث الثانى يدل على تتجيس الماء بحالة.

وجه الجمع: قيل إنّ الحديث الثانى يدل على الأغلب والأكثر؛ لأن الأغلب على الآبار والغدران أن يكثر ماؤها فأخرج الكلام مخرج الخصوص وهذا كما يقول: «السّنيْلُ لَا يَرُدُهُ شَيْعٌ، وَمِنْهُ مَا يَرُدُهُ الْجِدَارُ»، وإنما يريد الكثير منه لا القليل. وكما يقال: «النّارُ لَا يَقُومُ لَهَا شَيْعٌ»، ولا يريد بذلك نار المصباح الذي يطفئه النفخ ولا الشرارة وإنما يريد نار الحريق. ثم يبين لنا بعد هذا بالخاص أى بالقاّتين مقدار ما تقوى عليه النجاسة من الماء الكثير الذي لا ينجسه شيء (۱۷۰).



### مجلة مركز بابل للدراسات الانسانية ٢٦٠ المجلد ١١/ العدد ٤

### و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

### المثال الرابع:

عن أبي هريرة عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم): «لَا أَزَالُ أَقَاتِلُ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، فَإِذَا قَالُوهَا فَقَدْ عَصَمُوا مِنِّى دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلَّا بِحَقِّهَا، وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ» (١٧١).

مقابله ما روى عن بريدة أن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) كان إذا بعث جيشاً أمّر عليهم أميراً و قال: «فَإِذَا لَقِيتَ عَدُوًا مِنَ الْمُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ إِلَى ثَلَاثِ خِلَالٍ، أَوْ ثَلَاثِ خِصَالٍ، شَكَّ عَلْقَمَةُ: ادْعُهُمْ إِلَى الْإسْلَامِ، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، وَادْعُهُمْ إِلَى التَّحَوُّلِ مِنْ عَلْقَمَةُ: ادْعُهُمْ إِلَى الْإسْلَامِ، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، وَادْعُهُمْ إِلَى التَّحَوُّلِ مِنْ دَارِهِمْ إِلَى دَارِ الْمُهَاجِرِينَ، وَأَخْبِرْهُمْ إِنْ هُمْ فَعَلُوا أَنَّ لَهُمْ مَا لِلْمُهَاجِرِينَ، وَأَنَّ عَلَيْهِمْ مَا عَلَيْهِمْ وَلَيْهِمْ فَا غَيْهِمْ مَا عَلَيْهِمْ مَا الله كَمَا يَجْرِي فَإِن الْمُسْلِمِينَ، وَأَنْ عَلَيْهِمْ مُعُمُّ اللَّهِ كَمَا يَجْرِي عَلَيْهِمْ مُعَلِّمُ اللهِ كَمَا يَجْرِي عَلَيْهِمْ مُعُمُّ اللّهِ كَمَا يَجْرِي عَلَيْهِمْ مُنْ الْمُعْلَمِينَ، وَلَيْسَ لَهُمْ فِي الْفَيْءِ شَيْعٌ إِلّا أَنْ يُجَاهِدُوا مَعَ الْمُسْلِمِينَ، فَإِنْ لَمْ يُجِيبُوكَ إِلَى الْمُسْلِمِينَ، وَلَيْسَ لَهُمْ فِي الْفَيْءِ شَيْعٌ إِلّا أَنْ يُجَاهِدُوا فَاقْبُلْ مِنْهُمْ وَدَعْهُمْ، وَإِنْ أَبُوا فَاسْتَعِنْ بِاللّهِ وَقَامُهُمْ وَلَهُمْ أَلَى أَنْ يُعْطُوا الْجِزْيَةَ فَإِنْ فَعَلُوا فَاقْبُلْ مِنْهُمْ وَدَعْهُمْ، وَإِنْ أَبُوا فَاسْتَعِنْ بِاللّهِ وَقَامُهُمْ اللّهُ مُا إِلَى أَنْ يُعْطُوا الْجِزْيَةَ فَإِنْ فَعُلُوا فَاقْبُلْ مِنْهُمْ وَدَعْهُمْ، وَإِنْ أَبُوا فَاسْتَعِنْ بِاللّهِ وَقَامُهُمْ إِلَى أَنْ يُعْطُوا الْجِزْيَةَ فَإِنْ فَعَلُوا فَاقْبُلُ مِنْ الْمُسْلِمِينَ وَاللّهِ فَاللّهُ وَلَا أَلْ اللّهِ الْمُسْلِمِينَ مَا اللّهُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ وَاللّهُ اللّهِ الْمُسْلِمِينَ مَا اللّهُ اللّهُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ اللّهُ الْمُسْلِمِينَ الْمُعْلِقُوا فَاقْبُلُوا فَاقْبُلُوا فَاقْبُلُ اللّهُ الللّهِ الْمُسْلِمِينَ الْمُعْلِقُوا فَاللّهُ الْمُسْلِمِ

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على قتال المشركين حتى يؤمنوا و الحديث الثانى يدل على أخذ الجزية و إن لم يؤمنوا و عدم قتالهم.

وجه الجمع: جُمع بين هذين الحديثين بأن أحدهما من الكلام الذي مخرجه عام ويراد به الخاص، فالحديث الأول الذي يأمر بقتال الناس حتى يؤمنوا، فإنه وإن كان عاما، فإنما يقصد به قتال المشركين من عبدة الأوثان، وهم أكثر من قاتل النبي(صلى الله عليه وآله وسلم)، أما أهل الكتاب فإن الله فرض قتالهم حتى يعطوا الجزية عن يدٍ وهم صاغرون، إن لم يؤمنوا، وهو ما جاء في الحديث الثاني، فحديث أبي هريرة في أهل الأوثان خاصة، كما أن حديث بريدة في أهل الكتاب خاصة (٢٣).

### - الجمع بالكناية

الجمع بالكناية طريق آخر لجمع بين الاحاديث عند المتقدمين، و وجد هذا النوع عند أهل السنة كما يبدو (١٠٠). و الكناية ما يتكلم به الإنسان، ويريد به غيره، وفي الاصطلاح، لفظ أريد به غير معناه الذي وضع له، مع جواز إرادة المعنى وكلام العرب كنايات، يقولون: «فُلَنٌ طَوِيلُ النِّجَادِ» وَالنِّجَادُ: حمائل السَّيْف، وهو لم يتقلد سيفا قط، وإنما يريدون: أنه طويل القامة، في دلون بطول نجاده على طوله، لأن النجاد القصير لا يصلح على الرجل الطويل فيقُولُونَ: «فُلَانٌ كثيرُ الرَّمَادِ» ولا رماد في بيته ولا على بابه وإنما يريدون أنه كثير الضيافة، فناره وارية أبدا، وإذا كثر وقود النار كثر الرماد. وقال تعالى حكاية عن المشركين في النبي (صلى الله عليه وآله وسلم): «وَقَالُوا مَالِ هَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الْأَسْوَاقِ» (الفرقان/٧)، فكنى عليه وآله وسلم): «وَقَالُوا مَالِ هَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الْأَسْوَاق» (الفرقان/٧)، فكنى



بمشيه في الأسواق، عن الحوائج التي تعرض للناس، فيدخلون لها الأسواق. كأنهم رأوا أن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) إذا بعثه الله تعالى، أغناه عن الناس، وعن الحوائج إليهم (٥٠). و مثاله هنا ما جاء عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أنَّهُ قال: «فِي الْمُسَافِرِ وَحْدَهُ شَيْطَانٌ، وَفِي الْاَتْنَيْنِ شَيْطَانَان، وَفِي الثَّلاثَةِ رَكْبٌ» (٢٠).

ومقابله ما يروى: «أَن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)كَانَ يُبْرِدُ الْبَرِيدَ وَحْدَهُ، وَأَنَّهُ خَرَجَ وَأَبُو بَكْر، مُهَاجِرَيْن» (٧٧).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على الواحد و الإثنين في السفر شياطين، و الثاني يدل على سفر الهجرة للنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) و ابوبكر و هم اثنين و طبعا ليسا هما من الشباطين.

وجه الجمع: قبل إنه أراد بقوله: «الْمُسَافِرُ وَحْدَهُ شَيْطَانٌ» معنى الوحشة بالانفراد وبالوحدة، لأن الشيطان يطمع فيه، كما يطمع فيه اللصوص، و السبع. فإذا خرج وحده، فقد تعرض للشيطان، السباع أو اللصوص، كأنهما شياطين. ثم قال: «وَالاِثْنَانِ شيطانان» لأن كل واحد منهما متعرض لذلك فهما شيطانان فإذا تناموا ثلاثة، زالت الوحشة ووقع الأنس، وانقطع طمع كل طامع فيهم. وأما قولهم: «كَانَ يُبْرِدُ الْبَرِيدَ وَحْدَهُ» والبريد هو الرسول، يبعث به من بلد إلى بلد بكتاب، فيأمره (صلى الله عليه وآله وسلم) أن ينضم في الطريق إلى الرفيق يكون معهم، ويأنس بهم. وهذا شيء يفعله الناس في كل زمان. ومن أراد أن يكتب كتابا، وأما خروج النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) مع أبي بكر حين هاجر، فإنهما كانا في ذلك الوقت خائفين على أنفسهما من المشركين، فلم يجدا بُدّاً من الخروج. ولعلهما أملا أن يوافقا ركبا، فلما أمكنهما أن يستزيدا في الطريق عددا، استأجر أبو بكر عنه هاديا من بني الديل، واستصحب عامر بن فهيرة مولاه، فدخلوا المدينة، وهم أربعة أو خمسة (۱۸۷).

### -الجمع بالضرورة و الإضطرار

من طرق أخرى فى حل اختلاف الأحاديث عند المتقدمين من الشيعة و أهل السنة هو حمل الحديثين المختلفين على الضرورة و الإضطرار (٢٩) و هى اصل اشار اليه القرآن ايضا كما قال الله تعالى: «فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ» (البقرة/١٧٣)، «فَمَا جَعَلَ عَلَيْهُ فِي الدِّينِ مِنْ «يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْعُسْرَ» (البقرة/١٧٣)، «وَمَا جَعَلَ عَلَيْهُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ» (الحج/٨٧). و جاء عن رَسُولُ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم): «رُفِعَ عَنْ أُمَّتِي تِسْعَةُ الْخَطَأُ وَ النَّسْنَانُ وَ مَا أَكْرِهُوا عَلَيْهِ وَ مَا لَا يُعْلَمُونَ وَ مَا اضْطُرُوا إِلَيْهِ وَ الْحَسَدُ وَ الطِّيرَةُ وَ التَّفَكُرُ فِي الْوَسْوَسَةِ فِي الْخَلْقِ مَا لَمْ يَنْطِقْ بِشَفَةٍ» (٨٠).



### - المثال الأول

عن الصادق (عليه السلام): «لَا تَقْرُأْ فِي الْمَكْتُوبَةِ بِأَقَلَّ مِنْ سُورَةٍ وَ لَا بِأَكْثَرَ» (١١).

ومقابله ما يروى عنه (عليه السلام) ايضا: «إنَّ فَاتِحَةَ الْكِتَابِ تَجُوزُ وَحْدَهَا فِي الْفَريضَةِ» (٨٢).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على أن لا يقرأ في الفريضة بأقل من سورة و لا بأكثر منها و الحديث الثاني يدل على قرائة الفاتحة وحدها.

وجه الجمع: وجه الجمع هو حمل الحديث الثانى على حال الضرورة دون حال الاختيار الذى يدل عليه الحديث الاول (<sup>۸۳</sup>).

### المثال الثاني:

عن عائشة أنَّها قالت: «مَا بَالَ رَسُولِ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) قَائِمًا قَطُّ» (١٤٠).

و مقابله ما يروى عن حذيفة فى قوله عن النبى (صلى الله عليه وآله وسلم): «أنَّهُ (صلى الله عليه وآله وسلم) بال قَائِمًا» (١٠٠).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على أن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) لم يبل قائما و الحديث الثاني يدل على أنه بال قائما.

وجه الجمع: قيل فى الجمع بين الأحاديث لم يبل النبى (صلى الله عليه وآله وسلم) قائما قط في منزله والموضع الذي كانت تحضره فيه عائشة وبال قائما في المواضع التي لا يمكن أن يطمئن فيها إما لطين في الأرض أو قذر وكذلك الموضع الذي رأى فيه النبى (صلى الله عليه وآله وسلم) حذيفة يبول قائما كان مزبلة لقوم فلم يمكنه القعود فيه ولا الطمأنينة وحكم الضرورة خلاف حكم الاختيار (٢٦).

### الجمع بالإنكار و التعجب دون الإخبار

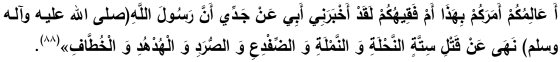
يبدو أن بعض الأحاديث تفيد الإخبار بينما الحقيقة خلاف الظاهر فمثلا الحديث في الحقيقة يغيد الانكار والتعجب، لأن المقصود ما هو إلا إنكار ومفاجأة و معنى الإنكار أو التعجب من الحديث فهو واضح لمخاطبين الكلام آنذاك لقرائن تدل عليه، لكن المخاطبون الذي يجيئون بعد، لم يفهموا معنى الإنكار من الكلام لعدم وجود قرائن تدل عليه. لهذا يمكن أن يحمل معنى الحديث التي هو على الإستفهام، الخبر أو بالعكس، و استخدم متقدمون الشيعه هذا الوجه لرفع اختلاف الاحاديث الـ الهدار المستفهام، الخبر أو بالعكس، و استخدم متقدمون الشيعه هذا الوجه لرفع اختلاف الاحاديث الـ الهدار ال

### المثال الأول

عن الحسن بن داود الرقي قال: «بَيْنَا نَحْنُ قُعُودٌ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ (عليه السلام) إِذْ مَرَّ رَجُلٌ بيَدِهِ خُطَّافٌ مَذْبُوحٌ فَوَثَبَ إِلَيْهِ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ (عليه السلام) حَتَّى أَخَذَهُ مِنْ يَدِهِ ثُمَّ دَحَا بِهِ ثُمَّ قَالَ

بجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية ٣٦٠ المجلد ١٤/ العدد ٤





ومقابله ما يروى عنه (عليه السلام) ايضا عندما سئل عنه (عليه السلام) عن رجل يصيب خُطّافا في الصحراء أو يصيده أو يأكله فقال: «هُوَ مِمَّا يُؤْكَلُ!» (٨٩).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على عدم صيد الخطاف و الثاني يدل على أكله.

وجه الجمع: قيل فالوجه في الحديث الثانى حمل «هو ممّا يؤكل» على التعجب من ذلك دون الإخبار عن إباحته و يجري ذلك مجرى أحدنا إذا رأى إنسانا يأكل شيئا تعافه الأنفس هذا شيء يؤكل و إنما يريد تهجينه لا إخباره عن جواز ذلك (٩٠).

### -المثال الثاني:

عن الصادق(عليه السلام): «إِنْ سَالَ مِنْ ذَكَرِكَ شَيْءٌ مِنْ مَذْيِ أَوْ وَذْيٍ فَلَا تَغْسِلْهُ وَ لَا تَقْطَعْ لَهُ السلام): «إِنْ سَالَ مِنْ ذَكَرِكَ شَيْءٌ مِنْ مَذْيِ أَوْ وَذْيٍ فَلَا تَغْسِلْهُ وَ لَا تَقْطَعْ لَهُ الْوُضُوءِ إِنَّمَا هُوَ بِمَنْزِلَةِ النُّخَامَةِ كُلُّ شَيْءٍ خَرَجَ مِنْكَ بَعْدَ الْوُضُوءِ فَإِنَّهُ مِنَ الْحَبَائِل» (١٩).

ومقابله ما يروى عن يعقوب بن يقطين قال: «سَالْتُ أَبَا الْحَسَنِ (عليه السلام) (الكاظم (عليه السلام)) عَنِ الرَّجُلِ يُمْذِي وَ هُوَ فِي الصَّلَاةِ مِنْ شَهُوةٍ أَوْ مِنْ غَيْرِ شَهُوةٍ قَالَ: «الْمَذْيُ مِنْهُ السلام)) عَنِ الرَّجُلِ يُمْذِي وَ هُوَ فِي الصَّلَاةِ مِنْ شَهُوةٍ أَوْ مِنْ غَيْرِ شَهُوةٍ قَالَ: «الْمَذْيُ مِنْهُ السلام)) الْوُضُوعُ» (٩٢).

**مورد الاختلاف**: الحديث الأول يدل على عدم إعادة الوضوء بعد خروج المذى أو الوذى من الشخص، و الحديث الثاني يدل على إعادة الوضوء بعد خروج المذى أو الوذى.

وجه الجمع: قيل الحديث الثاني يمكن حمله على التعجب منه فكأنه من شهرته و ظهوره في ترك إعادة الوضوء منه قال: هذا شيء بتوضأ منه؟!(٩٣).

### - المثال الثالث

عن الصادق(عليه السلام): «الْمُحْرِمُ لَا يَدُلُّ عَلَى الصَّيْدِ فَإِنْ دَلَّ فَعَلَيْهِ الْفِدَاءُ» (٩٤).

ومقابله ما يروى عنه (عليه السلام) ايضا فِي الْمُحْرِمِ يَشْهَدُ عَلَى نِكَاحِ الْمُحِلِّينَ قال: «لَا يَشْهَدُ ثُمَّ قَالَ: يَجُوزُ لِلْمُحْرِمِ أَنْ يُشِيرَ بِصَيْدٍ عَلَى مُحِلِّ» (٥٠).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على عدم جواز إشارة الى الصيد و الدلالة عليه لمن يريد صيده و الحديث الثاني يدل على جوازه.

وجه الجمع: قيل فلا ينافي الحديث الأول لأن قوله (عليه السلام) يجوز للمحرم أن يشير، على محل إنكار و تنبيه على أنه إذا لم يجز ذلك، فكذلك لا تجوز الشهادة على عقد المحلين و لم يرد (عليه السلام) بذلك إباحته ولم ترد حديث ايضا في إباحته مطلقاً (٩٦).



# مجلة مركز بايل للدراسات الانسانية ٣٦٠ المجلد ١١/ العدد ٤

### و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

### الجمع بالأخذ بالزيادة

استخدم المتقدمون من من اهل السنة هذا الجمع في رفع اختلاف الحديث (٩٧) و يبدو الشيعة المتقدمون ايضا كانوا على علم بهذا الوجه للرفع كما نراه أنّه تذكر في كتبهم في الدراية (٩٨) لكن لم نحصل على مثال منهم، وذلك إذا ورد حديثان في حكم واحد وكان في أحدهما زيادة لا توجد في الآخر ينظر في هذه الزيادة:

- أ) إذا كانت منافية للمزيد عليه فيتعارض الحديثان ويصار إلى الترجيح بينهما.
  - ب) إذا كانت الزيادة غير منافية للمزيد عليه فإن كانت منافية فالترجيح.
- ج) إذا لم تكن منافية للمزيد عليه فيجمع بين الحديثين بقبول الزيادة ويعمل بهما فيما النقيا فيه، وبالزيادة فيما دلت عليه، لأنَّ في العمل بالحديث المشتمل عليها يتضمن الحديث الذي ليست فيه، بينما لو عملنا بالحديث الذي ليس فيه الزيادة فسيحدث إلغاء الزيادة وإهمال نص شرعي (٩٩).

### لكن لا بد من تمييز حالات في هذه الزيادة إذا لم تنافي المزيد عليه حالات كما يلى:

- الف) يشرط في هذه الزيادة أن تكون مقبولة، أمّا إذا لم تكن كذلك فلا داعي للترجيح ولا الجمع، وتُرَدّ الزيادة لأنها ضعيفة ولا حجة في الضعيف، لأنّ من شروط الجمع الحجّية في المتعارضين. ب) إذا كان الخبر قد رواه جماعة، وانفرد واحد منهم بزيادة في الخبر لم يروها غيره، وعلم اتحاد المجلس الذي سمع فيه الحديث، وكان هؤلاء الجماعة من الثقات لا يتصور في العادة غفلة مثل مثل مثل تلك الزيادة، ففي هذه الحالة لا تقبل وتعتبر زيادة شاذة والشاذ من أقسام الضعيف.
- ج) إذا لم يعلم اتحاد المجلس كأن يتعدد أو يكون مجهولا هل اتحد أم تعدد، ففي هذه قال تلك الزيادة الحالة تقبل الزيادة، وهو قول جمهور العلماء وذلك لاحتمال أن يكون النبي أو فعلها في مجلسين مختلفين.
- د) إذا كانت الجماعة التي تفرد الثقة عنهم يغفل مثلهم عن سماع مثل تلك الزيادة، ففي هذه الحالة خلاف بين العلماء فجماعة من الفقهاء والمتكلمين على وجوب قبولها خلافاً لجماعة من المحديثين فقالوا بعدم قبولها (١٠٠٠).

### - المثال الأول:

عن أنس بن مالك، قَالَ: «عَقَّ رَسُولُ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) عَنْ حَسَنٍ وَحُسَيْنٍ بِكَبْتَيْنِ» (۱۰۱).





ومقابله ما يروى: عن عائشة، أنها قالت: «أَمَرَيَا رَبِمُولُ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) أَنْ يُعَقَّ عَن الْغُلَامِ شَاتَان وَعَن الْجَارِيَةِ شَاةً» (١٠٠٠).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على أن المولود الذكر يذبح عنه شاة واحدة، أمًا حديث الثاني يدل على أنَّ المولود الذكر يذبح عنه شاتان.

وجه الجمع: جمع بينهما بالأخذ بالزيادة التي في حديث عائشة إعمالا للأحاديث كلها وعدم إهمال بعضها (١٠٣).

### - المثال الثاني:

عن جابر بن سمرة فى قصة ماعز لمّا أقر بالزنا: «أن النبى ردّه مَرَّتَيْنِ ثُم أَمَرَ بِهِ فَرُجِمَ» (١٠٠٠). ومقابله ما يروى عن ابن عباس قال: «أَتَى رَسُولَ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) مَاعِزُ بْنُ مَالِكٍ فَاعْتَرَفَ مَرَّتَيْنِ حَتَّى اعْتَرَفَ أَرْبَعًا. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) اذْهَبُوا بِهِ قُارْجُمُوهُ » (١٠٠٠). الله عليه وآله وسلم) اذْهَبُوا بِهِ فَارْجُمُوهُ » (١٠٠٠).

مورد الاختلاف: الحديث الأوّل يدل على الإقرار كان أقل من أربع مرات ثم رجم، والحديث الثاني يدل على الإقرار من ماعز كان أربع مرات ثم رجم.

وجه الجمع: قيل فى الجمع إنه فى حديث ابن عباس أن ماعز أقر مرتين ثم ذهبوا به ثم ردوه فأقر مرتين فيجوز أن يكون جابر بن سمرة حضر المرتين الآخرتين ولم يحضر ما كان منه قبل ذلك وحضر ابن عباس الإقرار كله وكذلك من وافقه على أنه كان أربعا. وذهب إلى الجمع بين الحديثين بالعمل بالزيادة واعمال كلا الحديثين ألى العمل بالزيادة واعمال كلا الحديثين ألى العمل بالزيادة واعمال كلا الحديثين ألى العمل بالزيادة واعمال كلا الحديثين العمل بالزيادة واعمال كلا الحديثين العمل بالزيادة واعمال كلا الحديثين المعلى الم

### - الجمع بالمجاز

استخدم المتقدمون من أهل السنة هذا النوع في حل الاختلاف الاحاديث (۱۰۷)، وعرّف المجاز بأنّه استعمال اللفظ في غير ما وضع له لمناسبة بين المعنى الحقيقي و المعنى المجازي وله اساليب متعددة تتنج من العلاقة بين المعنى الحقيقي و بين المجازي (۱۰۸). والجمع بالحمل على المجاز يكون عندما يختلف حديثان في موضوع واحد بحكمين مختلفين، وكان أحدهما له معنيان: معنى حقيقي يخالف المعنى الحقيقي في حديث آخر ومعنى مجازي يوافق المعنى الحقيقي لذلك الحديث، فيجمع بين الاحاديث بحمل اللفظ على المعنى المجازي كي يوافق المعنى المعنى الحقيقي للحديث أخر بوهذا الجمع نوع من أنواع التأويل، لأنّه إخراج للفظ عن معناه الظاهر إلى معنى آخر يحتمله بدليل (۱۰۹).



## عجلة مركز بابل الدراسات الإنسانية ٣٦٠ المجلد ١١/ العدد ٤

### و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

### المثال الأول:

عن أَبِي هريرة عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم): «لَا صَلَةَ لِمَنْ لَا وُضُوعَ لَهُ، وَلَا وُضُوعَ لَهُ وَسُلَمَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ الل

مقابله ما يروى عن الْمهاجر بن قنفد قال: «أَنَّهُ سَلَّمَ عَلَى رَسُولِ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) وَهُوَ يَتُوَضَّأُ، فَلَمْ يَرُدَّ عَلَيْهِ، فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ وُضُوئِهِ قَالَ: إِنَّهُ لَمْ يَمْنَعْنِي أَنْ أَرُدَّ عَلَيْكَ إِلَّا وَسلم) وَهُوَ يَتُوَضَّأُ، فَلَمْ يَرُدَّ عَلَيْهِ، فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ وُضُوئِهِ قَالَ: إِنَّهُ لَمْ يَمْنَعْنِي أَنْ أَرُدَّ عَلَيْكَ إِلَّا أَنْ كَرَهْتُ أَنْ أَذْكُرَ اللهَ إِلَّا عَلَى طَهَارَةٍ» (۱۱۱).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على التسمية في الوضوء و الحديث الثاني يدل على كراهيتها.

وجه الجمع: قيل الحديث الاول قوله (صلى الله عليه وآله وسلم): «لا وضوء له» أي لا وضوء له متكاملا في الثواب. و بقوله (صلى الله عليه وآله وسلم): «لا وضوء لمن لم يسم» ايضا لم يرد أنّه ليس بمتوضئ وضوءً لم يخرج به من الحدث، ولكنّه أراد أنّه ليس بمتوضئ وضوءً كاملا في أسباب الوضوء الذي يوجب الثواب. فلمّا احتمل هذا الحديث اى الحديث الاول من المعاني ما وصف، ولم يكن هناك دلالة يقطع بها لأحد التأويلين (التأويل بالمعنى الحقيقى و بالمعنى المجازى) على الآخر، وجب أن يجعل معناه موافقا لمعاني حديث المهاجر كي لا يتضادا. فالحمل على المجاز بين الحديثين كي تتفق معانيهما ولا تتعارض، لأنّه لو حمل الحديث الأول على معناه الحقيقي عارض الحديث الثاني في معناه الحقيقي (١١٢).

### -المثال الثاني:

عن جابر بن عبد الله عن رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم): «لَيْسَ مِنَ الْبِرِّ الصِّيَامُ فِي السَّفَر»(١١٣).

و يقابله ما يروى عن ابن عباس: «إِنَّ رَسُولَ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) خَرَجَ عَامَ الْفَتْحِ فِي رَمَضَانَ، فَصَامَ حَتَّى بَلَغَ الْكَدِيدَ، فَبَلَغَهُ أَنَّ النَّاسَ شَقَّ عَلَيْهِمُ الصِّيَامُ. فَدَعَا رَسُولُ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) بِقَدَحٍ مِنْ لَبَنٍ، فَأَمْسَكَهُ فِي يَدِهِ، حَتَّى رَآهُ النَّاسُ وَهُوَ عَلَى رَاحِلَتِهِ حَوْلَهُ، ثُمَّ شَرِبَ رَسُولُ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) فَأَفْطَرَ، فَنَاوَلَهُ رَجُلًا إِلَى جَنْبِهِ وَشَرَبَ. فَصَامَ رَسُولُ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) في السَّفَر وَأَفْطَرَ» (١١٤).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على عدم الصيام في السفر و الثاني يدل على الصيام في السفر.

وجه الجمع: حمل «ليس من البر» على معناها المجازي، وحملها على نفي الكمال ونفي الأفضل، ولم يحمل على معناها الحقيقي الذي يتبادر إلى الذهن؛ و نفي جنس البر الذي يقابله

Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2023 Volume 13 Issue : 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



الإثم. لذلك قيل ليس ذلك على معنى إخراج الصوم في السفر من أن يكون برًا لا أن يكون إثماً، فلا يحمل على نفي البر عن الصوم في السفر، وذلك كي يتفق الحديثان ولا يتعارضان (١١٥). –الجمع بالإضمار

الجمع بالحمل على الإضمار من أحد طرق المتقدمين من أهل السنة لحل الاختلاف بين الاحاديث (١١٦) ولم نرى مثالاً له عند الشيعة المتقدمين وإن لابد من العلم به عندهم، وهو نوع من أنواع التأويل ويكون عند ورود حديثين، فإن قدِّر في أحدهما لفظ مضمر اتفق النصّان ولم يتعارضا، وإن لم يُقدَّر هذا اللفظ تعارضا واختلفا ولم يجمعا (١١٧). ومثال ذلك:

عن فضالة بن عبيد قال: «دَعَا رَسُولُ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) بِشَرَابٍ، فَقَالَ لَهُ بَعْضُنَا أَلَمْ تُصْبِحْ صَائِمًا يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: بَلَى، وَلَكِنِّى قِثْتُ »(١١٨).

ومقابله ما يرويه أبو هريرة، عن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم): «مَنْ ذَرَعَهُ الْقَيْءُ وَهُوَ صَائِمٌ فَلَيْسَ عَلَيْهِ قَضَاءٌ، وَمَن اسْتَقَاءَ فَلْيَقْض » (١١٩).

مورد الاختلاف: في الحديث الأول دلالة على أن من قيّاً لم يصم و في الحديث الثاني على عكس ذلك فهو يصم و صومه مقبول.

وجه الجمع: قيل في وجه الجمع بين الحديثين أن هناك تقديراً و مضمراً فمعنى الحديث الأول: قاء فأفطر، أي قاء فضعف فأفطر و كنّى عن ضعفٍ و اضمر الضعف وكذلك حديث فضالة بن عبيد: «ولكنّي قئت» اى: ولكني قئت فضعفتُ. فقدّر في الحديث لفظ مضمر كي يتفق الحديثين ولا يتعارضا و يختلفا (١٢٠).

### -الجمع باختلاف المحل

هذا الجمع من أحد طرق المتقدمين من أهل السنة لحل الاختلاف بين الاحاديث (۱۲۱) و إن نحتمل الشيعة ايضا كانوا على علم به ولكن لم نحصل على مثال لهم فى المتقدمين حتى نهاية القرن الخامس للهجرة، والجمع باختلاف المحل أو بالتنويع يكون بين حديثين عامًى الدّلالة وردا في شيء واحد بحكمين مختلفين، فيدفع التعارض بينهما بحمل أحدهما على بعض الأنواع أو بعض الأشخاص أو المعاني، ويُحمل الحديث الآخر على البعض الآخر من الأنواع أو المعانى أو المعانى (۱۲۲).

يتم تطبيق هذه القاعدة بين النصين العامين عموماً مطلقاً، أو الخاصين خصوصاً مركم مطلقاً، لأنه إذا كان أحدهما عاماً و الآخر خاصاً أنه يجمع بينهما بالتخصيص و هو بالأنواع التالية.



# مجلة مركز بابل الدراسات الانسانية ٣٦٠ المجلد ١١/ العدد ٤

### و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

الف) النصان عامين: فإنه يجمع بينهما باختلاف المحل بأن يحمل أحدهما على بعض أفراده، و يحمل الآخر على بعض آخر من أفراده أيضاً. كما لو قال: «اقتلوا المشركين»، و «لا تقتلوا المشركين»، فيحمل الأول على الحربيّين، و الآخر على الذميّين (١٢٣).

ب) النصان خاصين: فإنه يجمع بينهما باختلاف المحل، بأن يحمل أحدهما على قيد و الآخر على قيد غيره. كما لو قال: «اقتل مشركاً»، و «لا تقتل مشركاً»، فيقال في الأول: إذا لم يكن ذمياً، و في الثاني إذا كان ذمياً (١٢٠).

### -المثال الأول:

عن عياض بن حمار قال: «وكان حِرْمِيَّ رسول اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم)في الْجَاهِلِيَّةِ فَأَهُدَى له هَدِيَّةً فَرَدَّهَا وقال إنَّا لاَ نَقْبَلُ زَيْدَ الْمُشْرِكِينَ» (١٢٥).

مقابله ما يروى عن بريدة قال: «أَهْدَى أَمِيرُ الْقِبْطِ لِرَسُولِ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) جَارِيَتَيْنِ أُخْتَيْنِ قِبْطِيَّتَيْنِ وَبَغْلَةً فَأَمَّا الْبَغْلَةُ فَكَانَ رسول اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) يَرْكَبُهَا وَأَمَّا إِحْدَى اللهِ عليه وآله وسلم) يَرْكَبُهَا وَأَمَّا إِحْدَى الْجَارِيَتَيْنِ فَتَسَرَّاهَا فَوَلَدَتُ له إِبْرَاهِيمَ وَأَمَّا الأَحْرى فَأَعْطَاهَا حَسَّانَ بن تَابِتٍ الأَنْصَارِيَّ» (١٢٦).

مورد الاختلاف: الحديث الأول ردَّ رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) عن عياض هديته، و الحديث الثاني قبل من أمير القبط (المقوقس) (۱۲۷)، هديته، و كلاهما كفار.

وجه الجمع: جمع هذين الحديثين باختلاف المحل، إذ جعل قبول الهدية من الكافر إن كان كتابياً، و جعل الردّ عليه إن كان مشركاً وثنياً، فمحل القبول، كان غير محل الرد (١٢٨).

### -المثال الثاني:

عن ابن عباس: «أَنَّ النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) كان يُعَوِّذُ الْحَسَنَ وَالْحُسَيْنَ أُعِيدُكُمَا بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّةِ مِن كل شَيْطَانٍ وَهَامَّةٍ وَمِنْ كل عَيْنٍ لاَمَّةٍ هَكَذَا كان إبْرَاهِيمُ يُعَوِّذُ ابْنَيْهِ إِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعَ اللهِ عَلَيْهِما »(١٢٩).

مقابله ما يروى عن أبي هريرة عن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم):  $\langle \vec{k} | \hat{a} \hat{e} \hat{b} \rangle$  وَلاَ صَفَرَ وَلاَ هَامَةً  $\langle 1^{(17)} \rangle$ .

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على التعويذ من الهامة و الحديث الثاني نفي وجودها.

وجه الجمع: قيل فى الجمع أن الهامة التي عوّذهما النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) منها هي هوام الأرض التي يخاف غوائلها والهامة التي نفاها هي خلافها وهي ما كانت العرب تقوله في موتاها إن عظامها تصير هامة فتطير حتى ذكر ذلك في أشعارها. فأما الهامة التي عوذ منها



حسنا (عليه السلام) وحسينا (عليه السلام) فهي موجودة وهي هوام الأرض المخوفة وهي مشددة الميم والهامة التي نفاها مخففة الميم فليست منها في شيء (١٣١).

واضح هنا كيف بين الفرق بين الهامة بتخفيف الميم و الهامة بتشديد الميم، و هو بيان منه لاختلاف النصين في محل الحكم.

### -الجمع باختلاف الحال:

الجمع باختلاف الحال من أحد طرق المتقدمين من أهل السنة لحل الاختلاف بين الاحاديث (۱۳۲) و عند الشيعة كما قلنا سالفاً، و هو أن يرد حديثان خاصتي الدلالة – غالباً – في شيء واحد بحكمين مختلفين فيتعارضان فيحمل أحدهما على حال والآخر على حال أخرى مختلفة عن الحال الأولى ويعمل بكل دليل في موضعه (۱۳۳).

### -المثال الأول:

و يقابله ما يُروى عن خولة بنت حكيم السُّلَميّة عن النبى (صلى الله عليه وآله وسلم): «إذًا نَزَلَ أَحدكم مَنْزِلاً فَلْيَقُلْ أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ من شَرِّ ما خَلَقَ فإنّه لاَ يَضُرُّهُ شَيْعٌ حتى يَرْبَحِلَ منه» (١٣٥).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على أن قائل هذه الكلمات يكون محفوظا حتى تتقضي تلك الليلة و الحديث الثاني يدل على أن قائلها محفوظا بها اذا لم يرتحل ولو حتى آخر عمره.

وجه الجمع: قيل فى وجه الجمع بين الحديثين إن ما في حديث أبي هريرة على قول من هو مقيم في منزله غير مسافر وما في حديث خولة على قول من هو مسافر والمسافر مخفف عنه لمكان السفر طائفة من الاحكام كالصوم و الصلاة والمقيم ليس كذلك وكانت هذه الكلمات التي ذكر للمسافر تخفيفاً له ايضا فيكتفى بتعويذ واحد مادام كان قائماً فى مكان فى السفر ولكن ليس للمقيم من التخفيف فى إقامته لأنه ليس كالمسافر فى صعاب و شدّة (١٣٦).

فالكلمات في كلا الحديثين تفيد حفظ قائلها، غير أن الحديثين اختلفا في مدة الحفظ، بين ليلة أو حتى يرتحل من منزله الذي قال فيه تلك الكلمات. و على هذا الوجه، حمل الحديث الأول على قائل هذه الدعاء حال إقامته لعدم صعاب حياتة، و الآخر على قائلها حال السفر لوجود صعاب و شدّة لسبب السفر، ففرق بينهما في الحال، حال المقيم و حال المسافر.



## مجلة مركز بابل للدراسات الانسانية ٢٦٠٦ المجلد ١١/ العدد ٤

### و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

### - المثال الثاني:

عن مالك بن الحويرث قال: «إنَّهُ رَأَى النَّبِيِّ (صلى الله عليه وآله وسلم) إِذَا كَانَ فِي وِتْرِ مِنْ صَلَاتِهِ لَمْ يَنْهَضْ، حَتَّى يَسْتَوى قَاعِدًا»(١٣٧).

و يقابله ما روى عن عياش أو عباس بن سهل الساعدي قال: «وَكَانَ فِي مَجْلِسٍ فِيهِ أَبُوهُ، وَأَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم)، وَفِيهِ أَيْضًا أَبُو هُرَيْرَةَ، وَأَبُو أَسَيْدٍ، وَأَبُو حُمَيْدٍ السَّاعِدِيُّ، وَالْأَنْصَارُ أَنَّهُمْ تَذَاكَرُوا الصَّلَاةَ، فَقَالَ أَبُو حُمَيْدٍ الساعدى: أَنَا أَعْلَمُكُمُ بِصَلَاةِ رَسُولِ اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم)، فَقَالُوا: اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم)، فَقَالُوا: فَقَامَ يُصلِّي، وَهُمْ يَنْظُرُونَ، فَكَبَّرَ وَرَفَعَ يَدَيْهِ فِي أَوَّلِ التَّعْبِيرِ – تا قال – إنَّهُ لَمَّا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السَّجْدَةِ الثَّانِيَةِ مِنَ الرَّكْعَةِ الْأُولَى قَامَ وَلَمْ يَتَوَرَّكُ» (١٣٨).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على قعوده بعد رفعه رأسه من السجدة الأخيرة من الركعة التي هي شفع صلاته و الحديث الثاني يدل على قيامه بعد رفعه رأسه من السجدة.

وجه الجمع: جُمع بين كلا الحديثين، بأن حمل الجلوس فى حديث مالك على حال عاته (صلى الله عليه وآله وسلم)، و حمل عدم الجلوس فى حديث أبى حميد على ما سوى ذلك، فمحل الحديثين واحد، و هو الجلسة بعد السجدة الثانية من الركعة الأولى، و قد شرعه الحديث الاول و لم يشرعه الحديث الثانى ولكن جُمع بينهما باختلاف الحال إذ حمل الأول على حال العلة، و الآخر على حال الصحة، و بقى محل الحكم على ما هو عليه (١٣٩).

### - الجمع باختلاف الزمن

الجمع باختلاف الزمن من أحد طرق المتقدمين من أهل السنة لحل الاختلاف بين الاحاديث (۱٬۰۰)، أى الجمع بين النصين المختلفين ببيان اختلافهما فى الزمن، بشرط أن يكون النصان خبرين لا حُكمين؛ لإنه اذا كان الاختلاف بين حُكمين، و ثبت تقدم أحدهما و تأخر الآخر دُفع بالنسخ بشروطه، لابالجمع كما هنا لعدم تعلق النسخ بالأخبار كما هو مقرر عند العلماء الجمهور (۱٬۱۰).

و بالتالى؛ فإذا ورد نصان متعارضان من حديثين فى خبر واحد اى يخبران عن شىء و حادث واحد، فيثبته أحدهما و ينفيه الآخر، فإنه يدفع ذلك بأن يحمل ورود أحدهما على زمن متقدم كان الأمر فيه كما ذكر، ثم اختلف الأمر بعد، فورد النص الآخر مخبراً عن الأمر ذاك بعد اختلافه و اشتمل النصان على خبرين متعارضين فى ظاهرهما، و حقيقة الأمر أنهما محمولان على زمنين مختلفين، و هذا هو المراد بقاعدة الجمع باختلاف الزمن. و مثال على ذلك ما جاء عن أم كلثوم ابنة أبي سلمة قالت: «لَمَّا تَزَوَّجَ رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) أمَّ سَلَمَةً



قال لها: إنّي قد أَهْدَيْتُ إلَى النَّجَاشِيِّ أَوَاقِيَّ من مِسْكٍ وَحُلَّةً وَإِنّي لاَ أَرَاهُ إِلاَّ قد مَاتَ وَلاَ أَرَى النَّجَاشِيِّ أَوَاقِيَّ من مِسْكٍ وَحُلّةً وَإِنّي لاَ أَرَاهُ إِلاَّ قد مَاتَ وَلاَ أَرَى النَّهَدِيّةَ التي أَهْدَيْتُ إلَيْهِ إِلاَّ سَتُرَدُ إلَيَّ فَإِذَا رُدَّتُ إلَيَّ فَهُوَ لَكِ»، فكان قد هلك النجاشي و ردّت الهدية فأعطى كل امرأة من نسائه وقية من ذلك المسك وأعطى الباقي أم سلمة وأعطاها الحلة (١٤٢٠).

و مقابله ما يروى عن جابر عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم): «قد تُوفِقي الْيَوْمَ رَجُلٌ صَالِحٌ مِن الْحَبَشِ أَصْحَمَةُ فَهَلُمَ فَقُومُوا فَصَلُوا عليه» قال جابر: فَصَفَفْنَا فَصَلَّى عليه النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) عليه وآله وسلم) عليه وآله وسلم) تعيه وآله وسلم) نعَى عليه وآله وسلم) نعَى لِلنَّاسِ النَّجَاشِيَ في الْيَوْمِ الذي مَاتَ فيه خَرَجَ بِهِمْ إلَى الْمُصَلَّى فَصَفَّ بِهِمْ وَكَبَّرَ عليه أَرْبَعَ تَكْبِيرَاتٍ» (١٤٠٠).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على عدم وقوف رسوال الله (صلى الله عليه وآله وسلم) بموت النجاشى، بقوله: «لا أَرَاهُ إلا قد مَاتَ»، و الحديث الثانى وقوفه بموته في اليوم الذي كان موته فيه وصلاتهم عليه.

وجه الجمع: قيل أنه قد يجوز أن يكون الخبر الدال على احتماله (صلى الله عليه وآله وسلم) و عدم وقوفه (صلى الله عليه وآله وسلم) على موت النجاشي قبل علمه (صلى الله عليه وآله وسلم) على موته، وذلك لما تأخر عنه أمر هديته وانقطعت عنه أخبار النجاشي فيها وقع بقلبه عند ذلك ما يقع مثله في قلوب الناس فقال: «الأراه إلا قد مات» الخداف ما ذكر في الاحاديث المقابلة فهى تدلّ على اطّلاعه (صلى الله عليه وآله وسلم) و قوفه (صلى الله عليه وآله وسلم) قطعاً و أطلعه (صلى الله عليه وآله وسلم) الله عليه وآله وسلم) النجاشي في اليوم الذي كانت وفاته فيه ثم اخبر الناس به «(٥٠٠). جعل هنا حديث التردد في موت النجاشي متقدماً، بناء على تأخر أمر هديته عنه (صلى الله عليه وآله وسلم)، و جعل حديث الجزم بوفاته و نعيه إلى الصحابه و صلاته عليه متأخرا؛ فكان ذلك جمعاً منه بين حديث الجزم بوفاته و نعيه إلى الصحابه و صلاته عليه متأخرا؛ فكان ذلك جمعاً منه بين هذين الحديثين بقاعدة الجمع باختلاف الزمن.

و كما يظهر أن الحديثين مشتملين على خبرين لا أحكام فيهما، فحملها على الاختلاف في زمن الورود كما قلنا ليس من قبيل النسخ، بل هو وجه من أوجه الجمع بين المتعارضين.

### - الجمع بالتأويل

وهذا الطريق من الطرق في رفع اختلاف الاحاديث عند المتقدمين من أهل السنة (١٤٦) والشيعة ايضا على اساس ما قلناه سابقاً. وكما يعلم أن الأصل في النصوص الشرعية إجراؤها و العمل على ظواهرها، و عدم صرفها عن ذلك و تأويلها كما هو الاصل عند العقلاء (١٤٧)، إلا أن وقوع



# مجلة مركز بابل للدراسات الانسانية ٣٦٠ المجلد ١٤/ العدد

الاختلاف بين ظواهر النصوص الشرعية يمنع احيانا من العمل بما دلت عليه تلك الظواهر، إذ هي مختلفة متعارضة، و العمل بأحدهما يؤدي إلى إهمال الآخر، فيجب حينئذ تاويل أحدهما أو الاثنين معاً، و صرف اللفظ عن ظاهره، ضرورة لدفع ذلك الاختلاف و التعارض.

و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

### -المثال الأول:

عن عبد الله بن مسعود: «قَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ أَيُوَّاخَذُ أَحَدُنَا بِمَا عَمِلَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ؟ فَقَالَ: مَنْ أَحْسنَنَ فِي الْإِسْلَامِ لَمْ يُوَاخَذْ بِمَا عَمِلَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ وَمَنْ أَسَاءَ فِي الْإِسْلَامِ أُخِذَ بِالْأَوَّلِ وَالْآخِر» (١٤٨).

و مقابله ما يروى عن عمرو بن العاص في قصة إسلامه: «فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ أُبَايِعُكَ عَلَى أَنْ يُغْفَرَ لِي مَا تَقَدَّمَ وَلَا أَذْكُرُ مَا اسْتَأْنْفَ؟ قَالَ: يَا عَمْرُو بَايِعْ فَإِنَّ الْإِسْلَامَ يَجُبُّ مَا كَانَ قَبْلَهُ وَإِنَّ الْهِجْرَةَ تَجُبُّ مَا كَانَ قَبْلَهَا»(١٤٩).

مورد الاختلاف: في الحديث الأول فإن الحسنة (و العمل الحسن) في الإسلام تجبّ بما عمل ما قبلها و الحديث الثاني فالإسلام (و اظهار الشهادتين) يجبّ ما كان قبله.

وجه الجمع: قيل في رفع الاختلاف بين هذين الحديثين، أن قول رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) في حديث ابن مسعود، «من أحسن في الإسلام» هو على معنى «من أسلم في الإسلام»، كما قيل في قوله تعالى: «مَنْ جاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنهَا» (النمل/٨٩)، فكانت الحسنة هنا، الإسلام، اي: من جاء بالإسلام مجبوبا عنه ما كان منه في الجاهلية وهذا موافق لما في حديث عمرو أن الإسلام يجب ما كان قبله ومن لزم الكفر في الإسلام كان قد جاء بالسيئة في الإسلام، كما قال: «وَمَنْ جاء بالسَّيِّئةِ فَلاَ يُجْزَى إلاَّ مِثْلَهَا» (الأنعام/١٤٠) فكانت عقوبة تلك السيئة عليه مضافة إلى عقوبات ما قبلها من سيئاته كانت في الجاهلية (١٥٠).

فواضح أن حمل الحسنة على الإسلام، و السيئة على الكفر تأويل مؤيّد باستعمال القرآن ايضا. - المثال الثاني

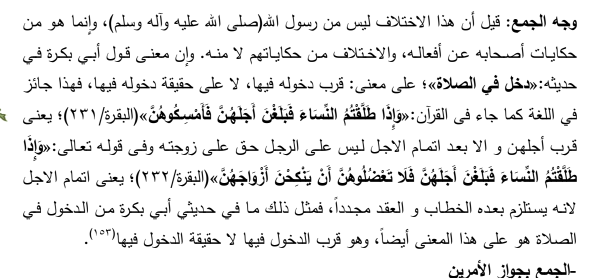
عن أبي بكرة: «أَنَّ النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) دخل في صَلاَةِ الصُّبْحِ فَأَوْمَا إلَيْهِمْ أَيْ مَكَانَكُمْ ثُمَّ جاء وَرَأْسُهُ يَقْطُرُ مَاءً فَصَلَّى بِهِمْ» (١٥١).

و مقابله ما يروى عن أبو هريرة قال: «أُقِيمَتُ الصَّلاَةُ وَصَفَّ النَّاسِ صُفُوفَهُمْ فَخَرَجَ رسول اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) حتى قام مَقَامَهُ ثُمَّ ذَكَرَ أَنَّهُ لم يَغْتَسِلْ فقال: مَكَانَكُمْ فَانْصَرَفَ إِلَى مَنْزِلِهِ فَاغْتَسَلَ ثُمَّ خَرَجَ حتى قام مَقَامَهُ وَرَأْسُهُ يَقْطُرُ مَاءً» (١٥٢).

مورد الاختلاف: الحديث الأول دلّ على أنّ النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) كبّر الصلاة و هو جنب، و الحديث الثاني دلّ على أنه لم يكن دخل في الصلاة الا بعد الغسل.

Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2023 Volume 13 Issue: 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



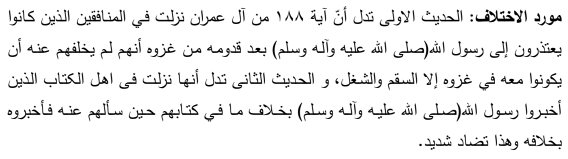


وهذا الطريق من الطرق في رفع اختلاف الاحاديث عند المتقدمين من أهل السنة (١٠٠١) وهو ايضا الشيعة قطعاً ولكن لم نجد مثالا له عند المتقدمين. ذلك أنّه قد يقع بين الاحاديث اختلاف فيكون من باب اختلاف النتوع لا التضاد الذي لايمكن الجمع بينهما بتاتاً كما في النسخ مثلا، و فيكون من باب اختلاف النتوع لا التضاد الذي لايمكن الجمع بينهما بتاتاً كما في النهاية على جواز مثل هذا النوع يدفع اختلاف الظاهر بحمل الاختلاف فيه على النتوع و في النهاية على جواز الأمرين (١٠٥٠) و مثال ذلك ما جاء عن أبي سعيد الخدري: «أَنَّ رِجَالاً من المُنَافِقِينَ على عَهْدِ رسول اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) إلى رسول اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) عان إذَا خَرَجَ النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) فإذا قَدِمَ رسول اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) اعْتَذَرُوا إليّهِ وَحَلْفُوا وَأَحَبُوا أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لم يَفْعُلُوا، وَمُلَمُ بِمَقَازَةٍ من الْعُذَابِ» (آل عمران/١٨٨) (١٥٥١).

و مقابله ما يروى عن مروان بن الحكم أنه سأل ابن عباس فى تفسير و مراد آيه (آل عمران/١٨٨) فقال: «لَئِنْ كَانَ كُلُّ امْرِئٍ مِنَّا فَرِحَ بِمَا أَتَى وَأَحَبُّ أَنْ يُحْمَدَ بِمَا لَم يَفْعَلْ مُعَذَّبًا لَنُعَذَّبَنَّ أَجْمَعِينَ. فقال ابن عَبَّاسٍ: وما لَكُمْ وَلِهَذِهِ الآيَةِ إِنَّمَا أُنْزِلَتُ هذه الآيَةُ في أَهْلِ الْكِتَابِ ثُمَّ تَلاَ ابن عَبَّاسٍ: «وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ» (آل عمران/١٧٨) ثُمَّ تَلاَ ابن عَبَّاسٍ: «لاَ تَحْسَبَنَ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتَوْا وَيُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَم يَفْعَلُوا» (آل عمران/١٨٨) قال ابن عَبَّاسٍ: سَأَلَهُمْ النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) عن شَيْءٍ فَكَتَمُوهُ إِيَّاهُ وَأَخْبَرُوهُ بِعَا سَأَلَهُمْ عنه وَاسْتُحْمِدُوا بِذَلِكَ إِلَيْهِ وَفَرِحُوا بِمَا أَتَوْا مِن كَثْمَانِهُمْ عنه » (١٥٠).

### 10 May 10

### و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)



وجه الجمع: قيل لا تضاد في ذلك لأنه قد يجوز أن يكون الأمران جميعا، اى ما بدر من المنافقين و ما بدر من الهل الكتاب، سببا نزول الآية هذه ولكن كل راوى قد علم احد الاسباب لا كلاهما وكان نزولها في الحقيقة في السببين جميعا لا في أحدهما دون الآخر فأنه لا تضاد بين الحديثين (۱۰۸). فهذا ما يسمى الاختلاف بالتنوع لا بالتضاد، و بالتالى يجواز معاً.

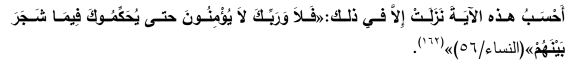
### - الجمع بالخصوصية

وهذا الطريق من الطرق في رفع اختلاف الاحاديث قد شوهد عند المتقدمين من أهل السنة (١٥٠١). فالأصل في أفعال رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم) و أقواله، التشريع للأمة و على الأمة التأسى بهما، كما جاء في القرآن: «لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا» (الأحزاب/٢٠). لكن ثمة أفعال هي خاصة به (صلى الله عليه وآله وسلم)، دون سائر الأمة، و تخرج عن حيز التشريع. فإذا ما تعارضت هذه مع نص شرعي آخر أفاد خلافها، فإنه جُمع بينهما بقاعدة الجمع بالخصوصية؛ اي حمل أحد المختلفين على الخصوصية دون الآخر، أي حمل أحدهما على ما اختص به (صلى الله عليه وآله وسلم) من أحكام لا يشاركه فيها أحد، و إبقاء الآخر على حكمه المتعلق بسائر الأمة سواه (صلى الله عليه وآله وسلم) (١٠٠٠). و بهذا يندفع الاختلاف و تصان الحديثين و تهمل احدهما و مثال ذلك ما جاء عن عبد الرحمن بن أبي بكرة عن رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم): «لا يَحْكُمُ أحَدُكُمُ احَدُكُمُ احْدُكُمُ الْمَدُكُمُ الْمَدُكُمُ اللهُ عَلْمُ الله عليه وآله وسلم): «لا يَحْكُمُ أحَدُكُمُ الْمَدُكُمُ الْمَدُكُمُ الْمَدُكُمُ الْمَدُكُمُ اللهُ اللهُ عليه وآله وسلم). «لا يَثْنُ وهو غَصْبَانُ» (١٦٠١).

ومقابله ما يروي عن الزبير بن العوام: «أنَّهُ خَاصَمَ رَجُلاً من الأَنْصَارِ قد شَهَو بَدْرًا مع رسول اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) في شِرَاجٍ من الْحَرَّةِ قد كَانَا يَسْقِيَانِ كِلاَهُمَا بِهِ النَّخْلَ فقال للهِ (صلى الله عليه وآله وسلم): اسْقِ يا لِلأَنْصَارِيِّ: سَرِّحْ الْمَاءَ يَمُرَّ. فَأَبَى عليه. فقال رسول اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم): اسْقِ يا زُبِيْرُ ثُمَّ أَرْسِلْ إلَى جَارِك. فَغَضِبَ الأَنْصَارِيُّ وقال: يا رَسُولَ اللهِ أَنْ كان ابْنَ عَمَّتِك؟ فَتَلَوَّنَ وَجْهُ رسول اللهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) ثُمَّ قال: يا زُبَيْرُ اسْقِ ثُمَّ احْبِسْ الْمَاءَ حتى يَبلُغَ إلى اللهِ أَنْ كان عليه وآله وسلم) ثُمَّ قال: يا زُبَيْرُ اسْقِ ثُمَّ احْبِسْ الْمَاءَ حتى يَبلُغَ إلى اللهِ لرُبيْرِ ما اللهِ الله عليه وآله في حكمه الاول كان تسامحا مع الانصاري]. فقال: لِلزُبيْرِ ما







مورد الاختلاف: في الحديث الأول نهى الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) عن قضاء الحاكم و هو غضبان، و في الحديث الثاني، في قصنة الزبير، حَكَمَ وهو حال غضبه.

وجه الجمع: قيل في الجمع بين هذين الحديثين أن الذي روي عن أبي بكرة عن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) من الحُكّام للخوف عليهم فيما ينقلهم الله عليه وآله وسلم) من الحُكّام للخوف عليهم فيما ينقلهم إليه الغضب من العدل في الحكم إلى خلافه والذي في حديث الزبير فمخالف لذلك لأنه في رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، ورسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) في تولي الله تعالى إياه وعصمته له وحفظه عليه أموره بخلاف الناس في مثل ذلك، فانطلق ذلك لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فاستعمله ولم ينطلق ذلك لغيره فنهاه رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) عنه كما حدثه أبو بكرة عنه (١٦٣).

### - الجمع بدخول أحد النصين في أفراد الآخر

و هذا الطريق ايضا من الطرق في رفع اختلاف الاحاديث قد شوهد عند المتقدمين من أهل السنة (١٦٠). من حالات اختلاف الحديث ظاهراً، أن يفيد أحدهما حصر حكم ما في أفراد معدوة، فيرد الحديث الآخر بالحكم الآخر ذاته لفرد آخر ليس من تلك الأفراد المعدودة في الحديث الأول. و بالتالي ينشأ الاختلاف بين مراد الحديثين، اذ الحديث الاول ينفي الحكم عما سوى الأفراد المعدودة فيه، و هو مخالف لظاهر الحديث الثاني الدال على الحكم نفسه في فرد سوى تلك الأفراد المعدودة. فيدفع هذا الاختلاف ببيان أن ذلك الفرد في الحديث الثاني هو في الاصل داخل في الحديث الاول بالجملة بأن تكون الأفراد المحصورة في الحديث الأول أجناسا متعددة، و يكون هذا الفرد واحداً من أحد تلك الأجناس لكن عُبِّر عنه بلفظ آخر، فيكون بذلك داخلاً فيها و هذا معنى هذه القاعدة (١٦٠٠). و مثال ذلك ما روى عن أبي هريرة عنه أن رسول الش(صلى الله عليه وآله وسلم) قال: «إذا مات الإنسان انقطع عنه عَمَلُهُ إلاً من تَلاَتُهِ: إلا مِن صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ و علمٍ ينتفع به، و وَلَدٍ صَالِح يَدُعُو له» (٢٦٠).

و مقابله ما يروي عن جرير: «أَنَّ قَوْمًا أَتَوْا النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) من الأَعْرَابِ مُجْتَابِي النِّمَارِ فَحَتَّ رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) على الصَّدَقَةِ وَكَأَنَّهُمْ أَبْطَئُوا بها حتى رَأُوْا ذلك في وَجْهِ رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فَجَاءَ رَجُلٌ من الأَنْصَارِ بِقِطْعَةِ تِبْرٍ فَأَلْقَاهَا فَتَتَابَعَ الناس حتى عُرِفَ ذلك في وَجْهِ رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فقال رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) فقال رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم): «من سنَّ سننَّ مَنْةً خَسنَةً فَعَمِلَ بها من بَعْدَهُ كان له مِثْلُ



### مجلة مركز بابل الدراسات الإنسانية ٢٦٠٦ المجلد ١١/ العدد ٤

### و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

أَجْرِ من عَمِلَ بها من غَيْرِ أَنْ يَسْقُطَ من أُجُورِهِمْ شَنَيْءٌ وَمَنْ سَنَّ سَنَّةً سَيِّئَةً فَعَمِلَ بها من بَعْدَهُ كان عليه مِثْلُ وِزْرِ من عَمِلَ بها من غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ من أَوْزَارِهِمْ شَنَيْءٌ»(١٦٧).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يحصر الباقيات الصالحات بتلك الثلاثة المذكورة و الحديث الثاني يحصرها في غير تلك الثلاثة.

وجه الجمع: قيل أنه لا خلاف في ذلك. فحديث أبي هريرة في حصر انتفاع الميت بعد موته بعلمه في تلك الأعمال الثلاثة: الصدقة الجارية، و العمل الذي ينتفع به، و الولد الصالح الذي يدعو له؛ كان مفهومه ألا ينتفع ميت بعد موته بعمل غير هذه الثلاثة. و حديث جرير على أن مما ينفع الإنسان بعد موته و يجرى عليه أجره هو: أن يسنّ سنّة فيعمل بها غيره في الدنيا. فهذا يعنى سنّ السنّة الحسنة، فرد من تلك الثلاثة و هو العلم الذي ينتفع به، فهذا يكون جمعاً بدخول أحد الحديثين في أفراد الآخر (١٦٨).

### - الجمع بسبب اختلاف المباح

أكد بعض المتقدمون (طبعاً من اهل السنة ولم نجد عند الشيعة المتقدمين) أن كثيرا من الأحاديث التي ظاهرها التعارض والاختلاف، ليست مختلفة و متعارضة في الحقيقة، وإنما يظهر فيها الاختلاف بسبب أنهما يدلان على أمرين مباحين جائزين، كاختلاف القيام والقعود وكلاهما مباح وقابلان للجمع (١٦٩).

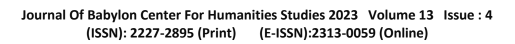
### - المثال الأول:

عن ابن عباس: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) وَضَّا أَ وَجْهَهُ وَيَدَيْهِ، وَمَسَحَ بِرَأْسِهِ مَرَّةً مَرَّةً مَرَّةً » (۱۷۰).

و يقابله ما يروى يحيى المازني: «أَنَّهُ سَمِعَ رَجُلًا يَسْأَلُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ زَيْدٍ هَلْ تَسْتَطِيعُ أَنْ تُرِينِي كَيْفَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) يَتَوَضَّأُ؟ فَدَعَا بِمَاءٍ، ثُمَّ ذَكَرَ أَنَّهُ غَسَلَ وَجْهَهُ ثَكَرَ أَنَّهُ غَسَلَ وَجْهَهُ ثَلَاثًا، وَيَدَيْهِ مَرَّتَيْن مَرَّتَيْن، وَمَسَحَ رَأْسَهُ، وَغَسَلَ رَجْلَيْهِ » (۱۷۱).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على غسل الوجه و اليدين مرة واحدة، و الحديث الثانى يدل على أن النبى (صلى الله عليه وآله وسلم) غسل وجهه ثلاث مرات، و يديه مرتين.

وجه الجمع: قيل ليس شيء من هذه الأحاديث مختلف مطلقاً، ولكن الفعل فيها يختلف من وجه أنه مباح، وهما ليس باختلاف الحلال والحرام، والأمروالنهي، ولكن يقال: ما يجزئ من الوضوء أقله غسل واحد، وأكمل ما يكون فيه ثلاث (١٧٢).





### -المثال الثاني:

عن أَبِي هريرة: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَرَأَ بِالنَّجْمِ، فَسَجَدَ وَسَجَدَ النَّاسُ مَعَهُ إِلَّا رَجُلَيْنِ، قَالَ: «أَرَادَا الشُّهْرَةَ» (۱۷۳). الشُّهْرَةَ» (۱۷۳).

و يقابله ما يروى عن زيد بن ثابت: «أنَّهُ قَرَّأَ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ بِالنَّجْمِ، فَلَمْ يَسْجُدْ فِيهَا» (١٧٤).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على سجود النبى (صلى الله عليه وآله وسلم) في سورة السجدة و الحديث الثاني يدل على عدم سجوده (صلى الله عليه وآله وسلم) فيها.

وجه الجمع: قيل لم يكن بين هذين الحديثين اختلاف، بل الاختلاف من جهة كون الامرين مباحين و قابلين للجمع وليس هناك اختلاف لم يجمع (١٧٠).

### - الجمع بسبب اختلاف أداء الرواة للحديث

و هذا الطريق طرق آخر في رفع اختلاف الاحاديث شوهد عند المتقدمين من أهل السنة (۱۷۱). ويقصد بذلك أن يروي الحديث أكثر من واحد من الصحابة، كلهم سمعوه من رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، لكن حفظه كل واحد منهم بلفظ مختلف يخص به، والالفاظ تختلف في الاداء ولكن في المعنى، فليس مختلفة حقيقة و هكذا تجمع هذه الاحاديث على اساس اختلاف الاداء في اللفظ لا في المعنى.

### - المثال الأول:

عن أُسامة بن يزيد عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) قال: «إنَّمَا الرِّبَا فِي النَّسِيئَةِ» (۱۷۷). و مقابله ما يروى عن عبادة بن الصامت عنه (صلى الله عليه وآله وسلم) قال: «لَا تَبِيعُوا الذَّهَبِ، وَلَا الْمَرِقَ بِالْفَرِقِ، وَلَا الْبُرَّ بِالْبُرِّ، وَلَا الشَّعِيرَ بِالشَّعِيرِ، وَلَا التَّمْرِ، وَلَا الْمُلْحَ بِالنَّمْرِ، وَلَا النَّعْرِ، وَلَا التَّمْرِ، وَلَا الْمُلْحَ بِالْمُلْحِ، إِلَّا سَوَاءً بِسَوَاءٍ، عَيْنًا بِعَيْنٍ، يَدًا بِيَدٍ، وَلَكِنْ بِيعُوا الذَّهَبَ بِالْوَرِقِ، وَالْوَرِقَ بِالذَّهَبِ، وَالْبُرَّ، وَالتَّمْرَ بِالْمُلْحِ، وَالْمُلْحَ بِالتَّمْرِ، يَدًا بِيَدٍ، كَيْفَ شِئْتُمْ» (۱۷۸). و وَالْبُرَّ بِالشَّعِيرِ، وَالشَّعِيرَ بِالْبُرِّ، وَالتَّمْرَ بِالْمِلْحِ، وَالْمُلْحَ بِالتَّمْرِ، يَدًا بِيَدٍ، كَيْفَ شِئْتُمْ» (۱۷۸). و وَالْبُرَ بِالشَّعِيرِ، وَالشَّعِيرَ بِالْبُرِّ، وَالتَّمْرَ بِالْمِلْحِ، وَالْمُلْحَ بِالتَّمْرِ، يَدًا لِيَدٍ، كَيْفَ شِئْتُمْ» (۱۷۸). و أَبِي سعيد الْخدري عنه (صلى الله عليه وآله وسلم) قال: «لَا تَبِيعُوا الذَّهَبَ بِالذَّهَبِ إِلَّا مِثْلًا بِمِثْلٍ، وَلَا تُشِيفُوا بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ، وَلَا تَبِيعُوا الْوَرِقَ بِالْوَرِقِ إِلَّا مِثْلًا بِمِثْلٍ، وَلَا تَشِيفُوا غَائِبًا مِنْهَا بِنَاجِز» (۱۷۹).

مورد الاختلاف: جواز و عدم جواز الزيادة في البيوع، ففى الحديث الاول اجازه النبى (صلى الله عليه وآله وسلم) في بيع النسيئة و في الحديث الثاني نهى عنه في كل بيع.

وجه الجمع: قيل في الجمع بين هذه الأحاديث، إنّه قد يحتمل أن يكون سمع رسولَ الله (صلى الله عليه وآله وسلم) يسأل عن الربا في صنفين مختلفين، ذهب بفضة وتمر بحنطة، فقال: إنما



### of this melons read in limiter

### و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

الربا في النسيئة، فحفظه، فأدى قول النبى (صلى الله عليه وآله وسلم)، ولم يؤد مسألة السائل، فكان ما أدى منه عند من سمعه أن لا ربا إلا في النسيئة (١٨٠).

### - المثال الثاني:

عن يزيد بن الْأَسود، قال: «أَنَّهُ صَلَّى مَعَ رَسُولِ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم)، وَإِذَا رَجُلَانِ لَمْ يُصَلِّيا فِي نَاحِيَةِ الْمَسْدِد، فَدَعَا بِهَا فَجَاءَا تُرْعَدُ فَرَائِصُهُمَا فَقَالَ (صلى الله عليه وآله وسلم): مَا مَنْعَكُمَا أَنْ تُصَلِّيا مَعَنَا؟ قَالَا: قَدْ صَلَّيْنَا فِي رِحَالِنَا. قَالَ (صلى الله عليه وآله وسلم): فَلَا تَفْعُلُوا، إِذَا صَلَّى أَحْدُكُمْ فِي رَحْلِهِ، ثُمَّ أَدْرَكَ الْإِمَامَ وَلَمْ يُصَلِّ، فَلْيُصَلِّ مَعَهُ فَإِنَّهَا لَهُ نَافِلَةً » (١٨١).

و مقابله ما يروى عن يزيد بن عامر، قال: «جِنْتُ وَالنّبِيُ (صلى الله عليه وآله وسلم) فِي الصَّلَاةِ، فَجَلَسْتُ وَلَمْ أَدْخُلْ مَعَهُمْ، فَانْصَرَفَ رَسُولُ اللّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) فَقَالَ: أَلَمْ تُسْلِمْ يَا يَزِيدُ؟ قُلْتُ: بَلَى يَا رَسُولَ اللّهِ. قَالَ: فَمَا مَنْعَكَ أَنْ تَدْخُلَ مَعَ النّاسِ فِي صَلَاتِهِمْ؟. قُلْتُ: إِنِّي كُنْتُ صَلّيْتُ فِي مَنْزِلِي، وَأَنَا أَحْسَبُ أَنْ قَدْ صَلّيْتُمْ. فَقَالَ: إِذَا جِنْتَ لِلصَّلَةِ، فَوَجَدْتَ قُلْتُ: إِنِّي كُنْتُ مَعْ مَنْزِلِي، وَأَنَا أَحْسَبُ أَنْ قَدْ صَلّيْتُمْ. فَقَالَ: إِذَا جِنْتَ لِلصَّلَةِ، فَوَجَدْتَ النّاسَ يُصلُونَ، فَصَلً مَعَهُمْ، وَإِنْ كُنْتَ قَدْ صَلّيْتَ تَكُنْ لَكَ نَافِلَة، وَهَذِه مَعْتُوبَة» (١٨٢١). و أيضاً عن سليمان مولى ميمونة، قال: «أتيت بن عُمرَ وَهُوَ عَلَى الْبَلَاطِ، وَهُمْ يُصَلُونَ، فَقُلْتُ: أَلَا تُصَلِّي مَعَهُمْ؟ قَالَ: قَدْ صَلَيْتُ ، أَوَمَا سَمِعْتَ رَسُولِ اللّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) يَقُولُ: لَا تُصَلِّقُ مَرَبَيْنِ» (١٨٢٠).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على الصلاة مع الجماعة تكون نافلة و صلاة الأولى مكتوبة و صلاة الأولى مكتوبة و في الأحاديث الثانية تدل على أن الصلاة مع الجماعة تكون مكتوبة وصلاة الأولى نافلة.

وجه الجمع: قيل إنه ليس في هذه الأحاديث تناقض ولا اختلاف أما الحديث الأول معناه أن الصلاة التي صلّى مع الإمام نافلة والأولى هي الفريضة لأن النية قد تقدمت بأدائها حتى كملت وتقضت والأعمال بالنيات وأما الحديث الثاني كأنه قال تكن لك هذه الصلاة التي صليت مع الإمام نافلة وهذه الأخرى التي صليتها في بيتك مكتوبة. ولو كان قد جعل الراوى مكان قوله «هَذِه» و «تِلْك» مكتوبة، كان أوضح للمعنى. وأما الحديث الثالث، المراد كأنه صلي احدهم في منزله الظهر مرة ثم صلاها مرة أخرى أو صلاها مع إمام ثم أعدّها مع إمام آخر. فلعل الراوى استعمل ما أطلق النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) في الحديث الاول بأنه يصلى الرجل و يجعله نافلة ولم يسمع هذا تقييد أو لم يبلغه. فمن صلى في منزله الفريضة وصلى مع الإمام تلك الصلاة وجعلها نافلة لم يصل صلاة في يوم مرتين لأن هاتين صلاتان مختلفتان إحداهما فريضة والأخرى نافة (۱۸۰).





### - الجمع باختلاف الأحوال

هذا الوجه ايضا قد شوهد عند اهل السنة (۱۸۰) والمقصود منه، أن النبى (صلى الله عليه وآله وسلم) يسن في الشيء سنة، ويسن في شيء آخر، يتفق مع الشيء الأول في معنى ويخالفه في معنى آخر، سنة غيرها بسبب اختلاف الحالين، فيظن ذلك اختلافاً، وليس منه شيء مختلف (۱۸۲).

### -المثال الأول:

عن عائشة قالت: «طَيَّبْتُ رَسُولَ اللَّهِ لِإِحْرَامِهِ قَبْلَ أَنْ يُحْرِمَ، وَلِحِلِّهِ قَبْلَ أَنْ يَطُوفَ بِالْبَيْتِ» (۱۸۷ ). و مقابله ما يروى عن صفوان بن يعلى، عن أبيه قال: «كُنَّا عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ بِالْجِعْرَانَةِ، فَأَتَاهُ رَجُلٌ وَعَلَيْهِ مُقَطَّعَةٌ، يَعْنِي جُبَّةً، وَهُوَ مُضَمَّخٌ بِالْخَلُوقِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنِّي أَحْرَمْتُ بِالْعُمْرَةِ وَهَذِهِ عَلَيَّ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ: «مَا كُنْتَ صَانِعًا فِي حَجِّكَ فَاصِنْعُهُ فِي عُمْرَتِكَ» (۱۸۸ ). و كذلك عن أنس قال: «نَهَى رَسُولُ اللَّهِ أَنْ يَتَزَعْفَرَ الرَّجُلُ» (۱۸۹ ).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على إباحة الطيب قبل الإحرام، و الاحاديث الثانية تدل على نهيه.

وجه الجمع: قيل لا اختلاف بين الاحاديث وذلك بسبب اختلاف الحال في الأمرين، فالحال التي ورد فيها النهي عن الطيب، غير الحال التي تطيب فيها رسول الله(صلى الله عليه وآله وسلم)، فالنهى إنما كان عن التزعفر (تطيّب بالزعفران)، وليس عن أصل التطّيب قبل الإحرام وبعد التحلل منه(١٩٠).

### -المثال الثاني:

عن الصعب بن جثامة قال: «أَهْدَى لِرَسُولِ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) حِمَارًا وَحْشِيًّا وَهُوَ بِالْأَبْوَاءِ، أَوْ بِوَدَّانَ، فَرَدَّهُ عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم)، قَالَ: فَلَمَّا رَأَى رَسُولُ اللَّهِ مَا فِي وَجْهِي قَالَ إِنَّا لَمْ نَرُدَّهُ عَلَيْكَ إِلَّا أَنَّا حُرُمٌ» (١٩١).

و مقابله ما يروى عن جابر عنه (صلى الله عليه وآله وسلم): «لَحْمُ الصَّيْدِ لَكُمْ فِي الْإِحْرَامِ حَلَالٌ، مَا لَمْ تَصِيدُوهْ أَقْ يُصَادَ لَكُمْ» (١٩٢).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على امتناع النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) عن الأكل من لحم الصيد وهو حرم، و الحديث الثاني يدل على إباحته للمحرم.

وجه الجمع: قيل لا اختلاف بين الأحاديث، بل اختلافها مرجعه إلى اختلاف أحوالها، فلكلِّ منها حال يختلف عن حال الآخر. فإن كان الصعب أهدى الحمار للنبي (صلى الله عليه وآله وسلم) حياً، فليس للمحرم ذبح حمار وحشيّ حيّ على أي حال (١٩٣).



### الجمع بالوجوه المختلفة للخبر

الجمع بالوجوه المختلفة للخبر هو احد وجوه الجمع الذي استخدمه في بعض الأحيان، المتقدمون من الشيعة و أهل السنة بعض الجوانب المختلفة من الأخبار لحل الاختلاف(١٩٤).

و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

### المثال الأول

منصور بن حازم قال: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ (عليه السلام) عَنْ مُحْرِم اضْطُرَّ إِلَى أَكْلِ الصَّيْدِ وَ الْمَيْتَةِ قَالَ: أَيُّهُمَا أَحَبُّ إِلَيْكَ أَنْ تَأْكُلَ مِنَ الصَّيْدِ أَوِ الْمَيْتَةِ؟ قُلْتُ: الْمَيْتَةُ لِأَنَّ الصَّيْدَ يَحْرُمُ عَلَى الْمُحْرِمِ. فَقَالَ: أَيُّهُمَا أَحَبُّ إِلَيْكَ أَنْ تَأْكُلَ مِنْ مَالِكَ أَوِ الْمَيْتَةِ؟ قُلْتُ: آكُلُ مِنْ مَالِي قَالَ: فَكُلْ مِنَ الصَّيْدِ وَ افْدِهِ»(١٩٥).

و مقابله ما يروى عن الغفار الجازي قال: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ (عليه السلام) عَن الْمُحْرِم إذا اضْطُرَّ إِلَى الْمَيْتَةِ فَوَجَدَهَا وَ وَجَدَ صَيْداً فَقَالَ: يَأْكُلُ الْمَيْتَةَ وَ يَتْزُكُ الصَّيْدَ» (١٩٦١).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على أكل الصيد و الثاني يدل على أكل الميت.

وجه الجمع: فوجه الجمع في هذين الحديثين، أحدهما أن يكون الحديث الثاني محمولا على ضرب من التقية لأن ذلك اى اكل الميتة و ترك الصدى من مذهب بعض العامة و ثانيهما أن يكون متوجها إلى من وجد الصيد غير مذبوح فإنه يأكل الميتة و يخلي سبيل الصيد و إنما قيل ذلك لأن الصيد إذا ذبحه المحرم كان حكمه حكم الميتة و إذا كان كذلك و وجد الميتة فليقتصر عليها و لا يذبح الحي بل يخليه (١٩٧).

### المثال الثاني:

عن ابى هريرة عنه (صلى الله عليه وآله وسلم): «لَا يَزْنِي الزَّانِي حِينَ يَزْنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلَا يَسْرِقُ السَّارِقُ حِين يسرق وَهُوَ مُؤمن » (١٩٨).

و مقابله ما يروى عنه (صلى الله عليه وآله وسلم): «مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، فَهُوَ فِي الْجَنَّةِ، قِيلَ: وَإِنْ زَنْى وَإِنْ سَرَقَ؟ قَالَ: وَإِنْ زَنْى وَإِنْ سَرَقَ»(١٩٩).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على أن لا يجتمع الإيمان مع ارتكاب الكبائر، و الحديث الثاني يدل على اجتماعهم.

وجه الجمع: قيل لا اختلاف، لأن الإيمان في اللغة التصديق، يقول الله تعالى: «وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِن لَنَا وَلَوْ كُنَّا صَادِقِينَ» (يوسف/١٧) أي بمصدّق لنا، والموصوفون بالإيمان ثلاثة:

أ) رجل صدق بلسانه دون قلبه كالمنافقين كما قال الله عنهم: «ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا تُمَّ كَفَرُوا»(المنافقون/٣) أو اهل الكتاب: «إنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّابئِينَ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ»(البقرة/٤٢)، و أراد أن المنافقين والذين هادوا والنصاري قد آمنوا

مجلة مركز بابل للدراسات الانسانية ٣٦٠ المجلد ١١/ العدد

Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2023 Volume 13 Issue: 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



بألسنتهم، ولا نقول لهم إنهم مؤمنون حقيقة وإن قلنا قد آمنوا تسامحاً، لأن إيمانهم لم يكن عن عقد ولا نية.

ب) رجل صدق بلسانه وقلبه مع تدنس بالذنوب من غير إصرار فنقول قد آمن وهو مؤمن ما تناهى عن الكبائر و ان لم يتناه عنها فلم يكن مؤمنا و هو ما اراد به النبى (صلى الله عليه وآله وسلم): «لَا يَرْنِي الزَّانِي حِينَ يَرْنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ»، اى في وقته غير مؤمن و إن تاب فهو مؤمن. ج) رجل صدق بلسانه وقلبه وأدى الفرائض واجتنب الكبائر فهو المؤمن حقا المستكمل شرائط الإيمان (٢٠٠٠).

وقيل ايضا في تأويل «مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَا اللّهُ، فَهُو فِي الْجَنّة، وَإِنْ زَنَى، وَإِنْ سَرَقَ» أَنّه على وجهين: أحدهما أن يكون قاله على العاقبة، اى عاقبة أمره إلى الجنة وإن عذب بالزنا والسرقة. و ثانيهما أن تلحقه رحمة الله تعالى وشفاعة النبى (صلى الله عليه وآله وسلم) فيصير إلى الجنة بشهادة أن لا إله لا الله الله الله أن تأثين كما جاء الروايات فيه مثل: «لَا إِلَهَ إِلّا اللّهُ، ثَمَنُ الْجَنّة به (٢٠١)، «يَقُول ربكُم: بن آدَمَ إِنّكَ إِنْ تأْتِنِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطِيئَةً، بَعْدَ أَنْ لَا تُشْرِكَ بِي شَيئًا، جَعَلْتُ لَكَ قُرَابَهَا مَغْفِرَةً، وَلَا أَبالِي» (٢٠٠٠)، «خُيِّرْتُ بَيْنَ الشَّفَاعَةِ، وَيَيْنَ أَنْ يَدْخُلَ شَطْرُ أُمَّتِي الْجُنَّة، فَاخْتَرْتُ الشَّفَاعَة، لِأَنْهَا أَعَمُ وَأَكْتُرُ، لَعَلَّكُمْ تَرَوْنَ أَنَّ شَنَفَاعَتِي لِلْمُتَّقِينَ لَا، وَلَكِنَّهَا لِلْمُتَلَطِّخِينَ الشَّفَاعَة، لِأَنْهَا أَعَمُ وَأَكْتُرُ، لَعَلَّكُمْ تَرَوْنَ أَنَّ شَنَفَاعَتِي لِلْمُتَّقِينَ لَا، وَلَكِنَّهَا لِلْمُتَلَطِّخِينَ بِاللّمُ فَاعَتِي لِلْمُتَّقِينَ لَا، وَلَكِنَّهَا لِلْمُتَلَطِّخِينَ الشَّفَاعَة، لِأَنَّهَا أَعَمُ وَأَكْتُرُ، لَعَلَّكُمْ تَرَوْنَ أَنَّ شَنَفَاعَتِي لِلْمُتَّقِينَ لَا، وَلَكِنَّهَا لِلْمُتَلَطِّخِينَ الشَّفَاعَة، لِأَنَّهَا أَعَمُ وَأَكْتُرُ، لَعَلَّكُمْ تَرَوْنَ أَنَّ شَنَفَاعَتِي لِلْمُتَّقِينَ لَا، وَلَكِنَّهَا لِلْمُتَلَطِّخِينَ الشَّفَاعَة، لِأَنَّهَا أَعَمُ وَأَكْتُر ، لَعَلَّكُمْ تَرَوْنَ أَنَّ شَنَفَاعَتِي لِلْمُتَّقِينَ لَا، وَلَكِنَّهَا لِلْمُتَلَطِّخِينَ بِالذُّنُوبِ» (٢٠٠٠).

### الجمع بالمواضع و المواقف المختلفة

من الطرق الأخرى لحل اختلاف الحديث كما شوهد عند بعض أهل السنة، اعتبار احد الحديثين لموضع و موقف خاص، و إلا فيظهر الاختلاف (٢٠٥)، مثل ما جاء عن رَسُول اللَّه (صلى الله عليه وآله وسلم) قال: «لِيَوَّمَّكُمْ خِيَارُكُمْ، فَإِنَّهُمْ وَفْدُكُمْ إِلَى الْجَنَّةِ، وَصَلَاتُكُمْ قُرْبَانُكُمْ، وَلا تُقَدِّمُوا عليه وآله وسلم) قال: «لِيَوَّمَّكُمْ خِيَارُكُمْ، فَإِنَّهُمْ وَفْدُكُمْ إِلَى الْجَنَّةِ، وَصَلَاتُكُمْ قُرْبَانُكُمْ، وَلا تُقَدِّمُوا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ إِلَا خَيَارَكُمْ» (٢٠٦).

و مقابله ما يروى عنه (صلى الله عليه وآله وسلم): «صَلُوا خَلْفَ كُلِّ بَرِّ وَفَاجِرٍ، وَلَا بُدَّ مِنْ إِمَامٍ بَرِّ أَوْ فَاجِرِ» (۲۰۷).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على إقامة الصلاة خلف الخيار و الابرار من الناس، و الحديث الثاني يدل على إقامة الصلاة خلف كل برّ و فاجر.

وجه الجمع: قيل إنه ليس هناك اختلاف وللحديث الأول موضع وللثاني موضع آخر فالحديث الأول، أراد أئمة المساجد في القبائل والمحال، وأن لا تقدموا منهم إلا الخيار. والحديث الثانى يريد السلطان، الذي يجمع الناس ويؤمهم في الجُمَع والأعياد، حتى لايفرق جمع المسلمين و يشق عصاهم وإن كان السلطان فاجرا، فإنه لا بد من إمام بر أو فاجر حتى ينتظم أمرهم (٢٠٨)



# مجلة مركز بابل الدراسات الإنسانية ٣٦٠ المجلد ١١٧ العدد ٤ اله

### و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

كما نقل عن الحسن: «لَا بُدَّ لِلنَّاسِ مِنْ وَزَعَةٍ» يريد سلطانا يزعهم عن النظالم والباطل، وسفك الدماء وأخذ الأموال بغير حق (٢٠٩).

### - التقية

التقية من أحد طريق عند متقدمو الشيعة لرفع الاختلاف بين الاحاديث وبل تختص بهم (٢١٠) وهي متداولة حتى يومنا هذا و هناك وجهان لهذا الجمع كما يلى:

### الجمع بالتقية دون ذكر وجوه آخر

و هو كما جاء عن زرارة عن الصادق (عليه السلام): «لَقْ أَنَّكَ تَوَضَّأْتَ فَجَعَلْتَ مَسْحَ الرِّجْلِ غَسْلًا ثُمَّ أَضْمَرْتَ أَنَّ ذَلِكَ مِنَ الْفُرُوضِ لَمْ يَكُنْ ذَلِكَ بِوُضُوءٍ». ثمَّ قَال: «ابْدَأْ بِالْمَسْحِ عَلَى الرِّجْلَيْنِ فَإِنْ بَدَا لَكَ غَسْلٌ فَغَسَلْتُهُ فَامْسَحْ بَعْدَهُ لِيَكُونَ آخِرُ ذَلِكَ الْمَفْرُوضَ» (٢١١).

مقابله ما يروى عمار بن موسى عنه (عليه السلام): «فِي الرَّجُلِ يَتَوَضَّأُ الْوُضُوعَ كُلَّهُ إِلَّا رِجْلَيْهِ ثُمَّ يَخُوضُ الْمَاءَ بِهِمَا خَوْضاً قَالَ أَجْزَأَهُ ذَلِكَ» (٢١٢).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على المسح على الرجلين و الثاني على غسل الرجلين.

وجه الجمع: قيل في الجمع بين الحديثين، الحديث الثاني، محمول على حال التقية و الاضطرار فأما مع الاختيار فلا يجوز إلا المسح عليهما (٢١٣).

### الجمع بالتقية في جانب وجوه آخر

فهو مثل ما جاء عن محمد بن يحيى الخثعمي عن الصادق (عليه السلام) عندما سأله عن ذبيحة اليهودى و النصراني، قال: «لَا تَأْكُلُ مِنْهُ» (٢١٤).

ومقابله ما يروى عن يونس بن بهمن: «قُلْتُ لِأَبِي الْحَسنِ (عليه السلام) أَهْدَى إِلَيَّ قَرَابَةٌ لِي نَصْرَانِيٍّ دَجَاجاً وَ فِرَاحاً قَدْ شَوَاهَا وَ عَمِلَ لِي فَالُوذَجَةُفَآكُلُهُ. قَالَ: لَا بَأْسَ بِهِ»(٢١٥).

مورد الاختلاف: الحديث الأول يدل على عدم جواز أكل ذبائح الكفار، و الحديث الثانى يدل على جوازه.

وجه الجمع: قيل هذه الأحاديث وردت مورد التقية لان الحديث الثانى على مذهب بعض العامة (٢١٦).

### الخاتمة:

وفي نهاية هذا البحث نكون قد بينا بان الاختلاف في الحديث له أسباب قد اوجبها وترجع جميعها الى ظواهر ووقائع طرأت في تاريخ نقل واخذ و تدوين الحديث، أهمها هي:العموم و الإطلاق و التقييد في الحديث. سعة لغة العرب وتنوع أساليبها.وجود معان كثيرة للفظ واحد؛ . اختلاف الرواة في الأداء. النسيان و عدم الحفظ. الوهم الذي يقع لبعض

Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2023 Volume 13 Issue : 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)



الرواة النسخ اختلاف الأحوال في صدور الحديث. عدم معرفة الناظر بين الحديثين و الباحث فيهما التقية.

بما أن الاختلاف في الحديث يسيء بالتراث الديني و من جهة و يشوش امر الاجتهاد و الاستنباط فقد ابتكر واستخدم العلماء خاصة الاصوليون منهم طرق متعددة (V طرق) ناتجة من حقائق في علم الحديث و تاريخه، لحل و رفع هذا الاختلاف قدر الامكان و هي: الجمع الذي يمكن أن يعرف بـ: «حمل احد الحديثين أو كلاهما على محمل و وجه صحيح قد يجعل الحديثين كحديث واحد و متن واحد لا تعارض و لا اختلاف بينهما بتاتا و كلاهما صالحان للقبول و الاحتجاج في النهاية» و الحديثان المختلفان الذان يمكن الجمع بينهما بهذا الشكل هما إما أن يكونا: عامي الدلالة. أو خاصي الدلالة. أو أحدهما عام الدلالة، و الآخر خاص الدلالة. اما (الجمع) فقد اشترك الفريقين في: V الجمع بالأمر على الندب، V الجمع بالرخصة و الجواز، V الجمع بالنهي على الكراهة، V الجمع بالمطلق على المقيد، V الجمع بالعام و الخاص، V الجمع بالضرورة و الإضطرار، V الجمع بالإنكار و التعجب دون الإخبار، V الجمع بوجوه المختلفة للخبر، V الجمع بذكر الأحاديث المختلفة لمواقف مختلفة.

و اختص الشيعة في الجمع بـ: 1- الجمع بالمجمل على المفصل، 7- الجمع ببيان معانى الأخبار و اختص اهل السنة بـ: 1- الجمع بشرح معنى الحديث، 7- الجمع بالكناية، 7- الجمع بالأخذ بالزيادة، 7- الجمع بالمجاز، 8- الجمع بالإضمار، 9- الجمع بإختلاف المحل، 9- الجمع بإختلاف الحال، 10- الجمع بإختلاف الزمن، 10- الجمع بالتأويل، 10- الجمع بجواز الأمرين، 10- الجمع بالخصوصية، 10- الجمع بدخول أحد النصين في أفراد الآخر، 10- الجمع باختلاف المباح، 10- الجمع باختلاف أداء الرواة للحديث، 10- الجمع بين الأحاديث المختلفة لاختلاف أحوالها.

### الهوامش:

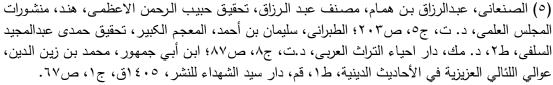


<sup>(</sup>۱) الراغب الإصفهاني، ص٢٢٢؛ ابن منظور، ج٢، ص١٣٣؛ الطريحي، فخر الدين، مجمع البحرين، ط٣، تهران، مرتضوى، ١٣٧٥ش، ج٢، ص٢٤٥.

<sup>(</sup>۲) العتر، ص۲۶؛ صبحى الصالح، إبراهيم، علوم الحديث ومصطلحه، ط٥١، بيروت، دار العلم للملايين، ٩٨٤م، ص٣؛ القاسمي، محمد جمال الدين، قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث، بيروت، دار الكتب العلمية، د.ت، ص ٤١٠.

<sup>(</sup>٣) السخاوى، محمد بن عبد الرحمن، فتح المغيث بشرح الفية الحديث للعراقي، تحقيق علي حسين علي، ط١، مصر، مكتبة السنة، ٤٢٤ اق، ج٤، ص٢٦؛ الأمير الصنعاني، محمد بن إسماعيل، توضيح الأفكار لمعاني تتقيح الأنظار، تحقيق أبو عبد الرحمن صلاح بن محمد بن عويضة، ط١، بيروت، دار الكتب العلمية، لمعاني تتقيح ٢٤، ص٢٤٢؛ العتر، ص٣٣٧.

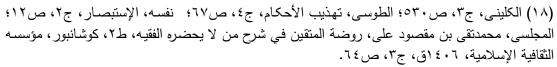
<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> انظر: ابن قتيبة، ص٣٨٤.



- (٦) الصنعاني (عبدالرزاق بن همام)، ج٥، ص٢٠٣؛ ابن أبي جمهور، ج١، ص٦٧.
  - (۷) ابن قتیبة، ص۳۸٤.
- (^) انظر: الشافعي، اختلاف الحديث، ص١١٠؛ الطحاوي، شرح مشكل الآثار، ج١، ص١١١؛ الطوسي، الإستبصار، ج٢، ص١١؛ ابن قتيبة، ص١١٠.
- (٩) قد اختلف الأصوليون في الأمر المجرد عن القرينـة، هل حقيقة في الوجوب أم لا؟، والراجح أنَّه للوجوب. انظر: السبحاني، جعفر، إرشاد العقول الى مباحث الأصول، ط١، قم، موسسة الامام صادق، ٤٢٤ اق، ج١، ص٢٠٣؛ الصدر، بحوث في علم الأصول، ج٢، ص١١٤؛ نفسه، دروس في علم الأصول، ط١، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ٢٥٥ اق، ج٥، ص١٠٦؛ السبحاني، جعفر، المحصول في علم الأصول، ط١، قم، مؤسسة الامام صادق(عليه السلام)، ٤١٤ اق، ج١، ص٣٣٤؛ الخويي، ابوالقاسم، مصابيح الأصول، ط١، تهران، مركز نشر الكتاب، ١٣٠٠ش، ج١، ص١٨٠؛ العلامه الحلي، حسن بن يوسف، نهاية الوصول الي علم الأصول، ط١، قم، مؤسسة الامام صادق (عليه السلام)، ١٤٢٥ق، ج١، ص٤٥٤؛ الغزالي، ج١، ص٤٢٠ و ما بعدها؛ الآمدي، ج٢، ص٣٦٩؛ ابن قدامة، روضة الناظر، ج٢، ص٧٠؛ ابن النجار، ج٣، ص٣٩؛ الباجي، سليمان بن خلف، الإشارة في أصول الفقه، تحقيق محمد حسن محمد حسن إسماعيل، ط١٠. بيروت، دار الكتب العلمية، ٤٢٤ اق، ص٥٦؛ الشيرازي، إبراهيم بن على، المهذب في فقه الإمام الشافعي، بيروت، دار الكتب العلمية، د.ت، ج١، ص١٧١؛ السرخسي، الأصول، ج١، ص١٥.
  - (١٠) السوسوة، ص ١٧٥
- (١١) البخاري، ج١، ص٢١٣؛ أبويعلي، أحمد بن على، المسند، تحقيق حسين سليم أسد، دمشق، دار المامون للتراث، د.ت، ج٤، ص٤٣٣؛ ابن حنبل، ج١، ص٢٦٥؛ ابن خزيمة، محمد بن اسحاق، الصحيح، تحقيق محمد مصطفى اعظمى، ط٢، د.مك، المكتب الاسلامي، ٤١٢ اق، ج٣، ص١٢٩.
- (١٢) ابن حجر العسقلاني، فتح الباري، ج٢، ص٣١٨؛ ابن عبدالبر، يوسف بن عبدالله، التمهيد لما في الموطأ من المعانى والأسانيد، تحقيق مصطفى بن احمد العلوى محمد عبدالكبير البكري، المغرب، وزارة عموم الأوقاف و الشوون الإسلامية، ١٣٨٧ق، ج١٤، ص٠٥٠؛ العيني، محمود بن احمد، عمدة القاري، د.مك، دار إحياء التراث العربي، د.ت،ج٦، ص١٩٣٠.
- (۱۳) ابن حنبل، ج۳، ص٦؛ الدارمي، ج١، ص٢٦١؛ البخاري، ج١، ص٢٠٨؛ مسلم، ج٣، ص٣؛ ابو داود، سليمان بن الأشعث، السنن، تحقيق شعيب الأرنؤوط محمد كال قره بللي، ط١، د.مك، دار الرسالة العالمية، ٤٣٠ اق، ج١، ص٨٦.
- (١٤) ابن ماجة، محمد بن يزيد، السنن، تحقيق محمد فواد عبدالباقي، د.مک، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، د.ت، ج١، ص٤٧؛ النسائي، ج٣، ص٩٤؛ ابن حنبل، ج٥، ص٨؛ الدارمي، ج١، ص٣٦٢.
  - (١٥) ابن حنبل، ج١، ص٢٩؛ البخاري، ج١، ص٢١٢؛ مسلم، ج٣، ص٣؛ الترمذي، ج١، ص٨٠٣.
- (١٦) الشافعي، اختلاف الحديث، ص١١٠؛ الطحاوي، شرح مشكل الآثار، ج١، ص١١١؛ ذهب جمهور العلماء إلى استحباب غسل الجمعة وحملوا الأحاديث الآمرة بذلك على الندب وذهب أهل الظاهر وهو مروي عن بعض الصحابة إلى وجوبه وحملوا الأمر بذلك على ظاهره. انظر: ابن حجر العسقلاني، فتح الباري، ج٢، ص٥٨٨؛ الصنعاني، محمد بن إسماعيل، سبل السلام، د.مك، دار الحديث، د.ت، ج١، ص١٢٦٠.
- (١٧) الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام، تحقيق خرسان، ط٤، تهران، دار الكتب الإسلاميه، ١٠٠٧ق، ج٤، ص٢؛ الفيض الكاشاني، ج١٠، ص٥٥؛ الحر العاملي، ج٩، ص٥٧.







- (١٩) الطوسي، الإستبصار، ج٢، ص١١.
- (٢٠) الطوسى، تهذيب الأحكام، ج١، ص٢٢٤؛ ابن أبى جمهور، ج٤، ص٥٥؛ الفيض الكاشانى، ج٦، ص٥٦.
- (٢١) الطوسى، تهذيب الأحكام، ج١، ص٢٢٢؛ ابن أبى جمهور، ج٤، ص٥٣؛ الفيض الكاشانى، ج٦، ص٥٨.
  - (٢٢) الطوسي، الإستبصار، ج١، ص١٧.
  - (٢٣) الطوسي، الإستبصار، ج١، ص٤٧٩؛ ابن قتيبة، ص١١٠.
- (٢٤) الطوسى، تهذيب الأحكام، ج٣، ص٩٥؛ الفيض الكاشاني، ج٢٤، ص٩٤؟ الحر العاملي، ج٣، ص٩٣.
- (٢٥) الطوسى، تهذيب الأحكام، ج٣، ص١٩٣؛ نفسه، الإستبصار، ج١، ص٤٧٩؛ الفيض الكاشاني، ج٢٤، ص٤٥٠.
  - (٢٦) الطوسى، الإستبصار، ج١، ص٤٧٩.
- (۲۷) ابن حنبل، ج۰، ص۱۰۸؛ مسلم، ج۲، ص۱۰۹؛ ابن ماجة، ج۱، ص۲۲۲؛ النسائی، ج۱، ص۲۲۷؛ النسائی، ج۱، ص۲۲۷؛ البیهقی، السنن الکبری، ج۱، ص۶۳۸.
  - (۲۸) ابن قتیبه، ص۱۱۰.
  - (٢٩) ابن حنبل، ج٣، ص٥١؛ البخاري، ج٧، ص٠٢؛ العيني، عمدة القاري، ج٢١، ص٢٥٥.
    - (۳۰) ابن حنبل، ج٤، ص١٤٢؛ الترمذي، ج١، ص١٠٣؛ النسائي، ج١، ص٢٥٩.
      - (۳۱) ابن قتیبه، ص۱۱۰.
    - (٢٢) الطحاوى، شرح معانى الآثار، ج٤، ص٢٣٨؛ الطوسى، الإستبصار، ج٤، ص٧٤.
- (٣٣) انظر: الصدر، بحوث في علم الأصول، ج٦، ص٣٦٤؛ الحسيني الشيرازي، صادق، بيان الأصول، ط٢، قم، دار الانصار، ٤٢٧ اق، ج٩، ص ٣٦١؛ الامام الخميني، روح الله، تتقيح الأصول، ط١، تهران، موسسه تنظيم و نشر آثار امام خميني (ره)، ١٨٤ اق، ج٤، ص ٢٠٠؛ الروحاني، محمدصادق، زبدة الأصول، ط٢، تهران، حديث دل، ١٣٨٢ ش، ج٣، ص ٤٥٤؛ الجزايري، محمدجعفر، منتهي الدراية في توضيح الكفاية، ط٤، قم، موسسة دار الكتاب، ٤١٥ اق، ج٨، ص ٤٢؛ الغزالي، ج١، ص ٢٠٤ و ما بعدها؛ الآمدي، ج٢، ص ٣٠٤؛ الباجي، الإشارة، ص ٣٦٩؛ و ما بعدها، ابن قدامة، روضة الناظر، ج٢، ص ٢٠؛ ابن النجار، ج٣، ص ٣٩؛ الباجي، الإشارة، ص ٥٠؛ الشيرازي، المهذب، ج١، ص ١٧١؛ السرخسي، الأصول، ص ١٥.
- (٣٤) ابن حنبل، ج٣، ص ٦١؛ مسلم، ج٢، ص ٩٩؛ أبو داود، ج٢، ص ٢١٣؛ الطبراني، المعجم الكبير، ج٢، ص ٤١.
- (٣٥) ابن حنبل، ج١، ص١٥؛ مسلم، ج٢، ص٨٢؛ ابن ماجة، ج٢، ص١١١؟ النسائي، ج٢، ص٤٥؛ ابن أبى شيبة، ابراهيم بن عثمان، المصنف، تحقيق سعيد اللحام، ط١، بيروت، درا الفكر للطباعه و النشر و التوزيع، ٤٠٩ اق، ج٢، ص٤٩.
  - (٣٦) ابن حنبل، ج٤، ص١٩؛ النسائي، ج٤، ص١٥٨؛ ابن عبدالبر، التمهيد، ج٦، ص٢١٦.
    - (٣٧) الطحاوي، شرح معاني الآثار، ج٤، ص٢٣٨.
- (٣٨) الكليني، ج٦، ص٢٤٦؛ المجلسي، روضة المتقين، ج٧، ص٤٤٨؛ الفيض الكاشاني، ج٩، ص٢٩.
- (٣٩) الطوسى، تهذيب الأحكام، ج٩، ص٠٤؛ الغيض الكاشاني، ج٩، ص٢٩؛ الطوسى، الإستبصار، ج٤، ص٧٧.
  - (٤٠) الطوسي، الإستبصار، ج٤، ص٧٤.

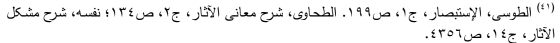


Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2023 Volume:13 Issue : 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)

# ﴿ مجلة مركز بابل الدراسات الأنسانية ٣٦٠٦ المجلد ١١٧ العدد

# With release leaving and the l

## و طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)

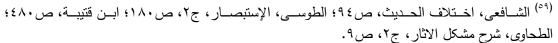


(٤٢) المظفر، محمد رضا، أصول الفقه، ط٥، قم، اسماعيليان، ١٣٧٥ش، ج١، ص١٧١؛ السبحاني، جعفر، إرشاد العقول الى مباحث الأصول، ط١، قم، موسسة الامام صادق، ٤٢٤ اق، ج٢، ص٢٧٤؛ نفسه، الموجز في أصول الفقه، ط٤١، قم، موسسة الامام صادق، ١٣٨٧ش، ص٢١؛ الفاني الاصفهاني، على، آراء حول مبحث الألفاظ في علم الأصول، ط١، قم، رضا مظاهري، ٤٠١ اق، ج٢، ص٣٣٥؛ الطباطبايي قمي، تقي، آراؤنا في أصول الفقه، ط١، قم، محلاتي، ١٣٧١ش، ج١، ص٣٣٩؛ النائيني، محمد حسين، أجود التقريرات، ط١، قم، مطبعة العرفان، ١٣٥٢ش، ج١، ص٤١٥؛ النجم آبادي، ابوالفضل، الأصول، ط١، قم، موسسه آيه الله العظمي البروجردي، لنشر معالم اهل البيت، ١٣٨٠ش، ج١، ص١٥١؛ الشيرواني، ابراهيم اسماعيل، المفيد في شرح أصول الفقه، ط١، قم، ذوى القربي، ١٣٨٠ق، ج١، ص١٢١؛ الشيرواني، على، تحرير اصول الفقه، ط١، قم، دار العلم، ١٣٧٩ش، ص١١٣٠.

- (٤٣) السوسوة، ص١٦٣؛ الغروى النائيني، نهلة، فقه الحديث و روش هاى نقد متن، ط١، تهران، دفتر آثار علمية لجماعة تربيت مدرس، ١٣٧٩ق، ص٢٥٨.
- (٤٤) انظر: المظفر، ج١، ص١٧١؛ السبحاني، إرشاد العقول الى مباحث الأصول، ج٢، ص٢٧٤؛ نفسه، الموجز في أصول الفقه، ص١٢٠؛ الآمدي، ج٣، ص٢٠؛ ابن قدامة، روضة الناظر، ج٢، ص١٩٩؛ ابن النجار، ج٣، ص٣٠؛ الأنصاري(عبدالعلى بن نظام)، ج١، ص٣٦١.
- (٤٥) الكليني، ج٣، ص١٥٧؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج١، ص٤٣٧؛ المجلسي، محمد باقر، مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول، ط٢، طهران، دار الكتب الإسلامية، ٤٠٤ اق، ج١٣، ص٣٣٤.
  - (٤٦) الطوسي، تهذيب الأحكام، ج١، ص٤٤؛ الحر العاملي، ج٢، ص٥٣٣.
    - (٤٧) الطوسى، الإستبصار، ج١، ص١٩٩.
- (٤٨) البيهقي، السنن الكبرى، ج٥، ص٠٥؛ ابن أبى شيبة، ج٤، ص٤٤٥؛ أبويعلى، ج٤، ص٤٨٤؛ الطبرانى، سليمان بن أحمد، المعجم الأوسط، تحقيق قسم التحقيق بدار الحرمين، د.مك، دار الحرمين للطباعه و النشر و التوزيع، ٤١٥ اق، ج٨، ص٢٤٢؛ نفسه، المعجم الكبير، ج٢١، ص١٣٨.
- (٤٩) ابن حنبل، ج٢، ص٧٧؛ الدارمي، ج٢، ص٣٢؛ البخاري، ج٢، ص٢١٠؛ الترمذي، ج٢، ص١٦٤؛ الترمذي، ج٢، ص١٦٤؛ أبويعلي، ج٩، ص٣٦٩.
  - (٥٠) الطحاوى، شرح معانى الآثار، ج٢، ص١٣٤؛ نفسه، شرح مشكل الآثار، ج١١، ص٤٣٥٦.
  - (٥١) ابن حنبل، ج١، ص٢١٩؛ الدارمي، ج٢، ص٨٥؛ الترمذي، ج٣، ص١٣٥؛ النسائي، ج٧، ص١٧٣.
- (۵۲) أبـو داود، ج۲، ص۲۷۰؛ ابـن حنبـل، ج٤، ص٠١٣؛ ابـن ماجــة، ج٢، ص١٩٤؛ الترمــذي، ج٣، ص١٣٦.
  - (۵۳) ابن قتیبة، ص۱٦٢١٦٣.
  - ( د الطوسي، الإستبصار، ج٢، ص٢١٩.
- (٥٥) العراقى، ضياء الدين، مقالات الأصول، ط١، قم، داورى، ٢٤٠١ق، ج١، ص٧٧؛ نفسه، منهاج الأصول، ط١، بيروت، دار البلاغة، ٤١١ اق، ج١، ص٩٧؛ الصدر، محمد باقر، مباحث الأصول، ط١، قم، مطبعة مركز النشر مكتب الإعلام الإسلامى، ٤٠٨ اق، ج٤، ص٢٢؛ المدرسى يزدى، عباس، نماذج الأصول في شرح مقالات الأصول، ط١، قم، داورى، ١٣٨٣ ش، ج١، ص٢٢٩ الجرجاني، ص٢٦١.
  - (٥٦) الطوسى، تهذيب الأحكام، ج٥، ص١١٢؛ الحر العاملي، ج١٣، ص٣٦٥.
- (٥٧) الكليني، ج٤، ص٤١٤؛ الصدوق، محمد بن على، من لا يحضره الفقيه، ط٢، قم، الإنتشارات الإسلامي التابعة لجامعة المدرسين حوزة العلمية، ٤١٣ اق، ج٢، ص٣٩٦؛ الطوسي، الإستبصار، ج٢، ص٢١٩.
  - (٥٨) الطوسي، الإستبصار، ج٢، ص٢١٩.







(٦٠) الطباطبايى القمى، ج١، ص٣٣٨؛ الفانى الاصفهانى، ج٢، ص٢٩٨؛ الكرباسى، ص٢٢٨؛ النجم آبادى، ص٥٤؛ المظفر، ج١، ص٣١٩؛ الآمدى، ج٢، ص١٩٦؛ الشيرازى، شرح اللمع، ج١، ص٣٠٢؛ الغزالى، ج٢، ص٤٤؛ السرخسى، الأصول، ج١، ص٥٢١؛ أبو الوفاء، الغزالى، ج٢، ص٤٤؛ السرخسى، الأصول، ج١، ص٥٢١؛ أبو الوفاء، على بن عقيل، الواضح في أصول الفقه، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط١، بيروت، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، ٤٢٠ق، ج١، ص٤٠١؛ فخر الدين الرازى، ج٢، ص٣٠٩.

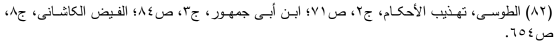
- (٦١) الطوسى، تهذيب الأحكام، ج٥، ص٢٩٧؛ نفسه، الإستبصار، ج٢، ص١٧٨.
- (٦٢) الطوسى، تهذيب الأحكام، ج٥، ص٢٩٩؛ الحر العاملي، ج١١، ص٤٤٦؛ الفيض الكاشاني، ج١١، ص٢١٦. صم٢١٦.
  - (٦٣) الطوسي، الإستبصار، ج٢، ص١٨٠.
- (۲۶) الطیالسی، سلیمان بن داود، مسند الطیالسی، بیروت، دار المعرفة، د.ت، ص۲۷۰؛ الحمیدی، عبدالله بن الزبیر، مسند الحمیدی، تحقیق حبیب الرحمن الأعظمی، ط۱، بیروت، دار الکتب العلمیة، ۴۰۹ اق، ج۲، ص۸۰۰؛ أبویعلی، ج۷، ص۱۲۶.
  - (٦٥) الطحاوى، شرح مشكل الآثار، ج٢، ص٧.
- (٦٦) البخارى، ج٢، ص٧٠؛ مسلم، ج٧، ص٣؛ ابن عبدالبر، يوسف بن عبدالله، الإستذكار، تحقيق سالم محمد عطا، محمد على معوض، ط١، بيروت، دار الكتب العلمية، ٢٠٠٠م، ج١، ص٣٧٥؛ ابن حزم، على بن احمد، المحلي، د.مک، دار الفكر، د.ت، ج٥، ص١٧٢.
  - (٦٧) الطحاوى، شرح مشكل الاثار، ج٢، ص٩.
- (٦٨) الصنعانی(عبدالرزاق بن همام)، ج۱، ص۱۰۹؛ ابن أبی شیبة، ج۱، ص۱٦۷؛ ابن راهویه، ج٤، ص۲۱۶؛ النسائی، ج۱، ص۷٤.
- (٦٩) الحاكم النيسابورى، ج١، ص١٣٣؛ البيهقى، السنن الكبرى، ج١، ص٢٦٣؛ الصنعانى(عبدالرزاق بن همام)، ج١، ص٧٩؛ الدار قطنى، على بن عمر، السنن، تحقيق مجدى بن منصور سيد الشورى، ط١، بيروت، دار الكتب العلمية، ٤١٧ اق، ج١، ص١٣٠.
  - (۷۰) ابن قتیبة، ص ۲۸۰.
- (ُ٧١) الصنعاني (عبدالرزاق بن همام)، ج١، ص١٦٣؛ ابن أبي شيبة، ج٦، ص٥٧٨؛ أبويعلي، ج١١، ص٢٧٤؛ الطبراني، المعجم الكبير، ج١، ص٢١٨.
- (۷۲) الشافعي، اختلاف الحديث، ص٩٤؛ نفسه، المسند، ص١٧٠؛ البيهقي، معرفه السنن و الاثار، ج٦، ص٩١٥.
  - (٧٣) الشافعي، اختلاف الحديث، ص٩٤.
    - (۷٤) ابن قتيبة، ص١٥٢١٥٤.
- (٧٥) المكى، بن أبي طالب، الإيضاح لناسخ القرآن و منسوخه، تحقيق أحمد فرحات، ط١، جدة، دار المنارة، ٢٠٤ اق، ص٣٣٧؛ الزركشى، البرهان، ج٢، ص٣٠٠؛ السيوطى، عبدالرحمن بن ابىبكر، الإتقان في علوم القرآن، بيروت، دار الكتاب العربي، ٤٢١ق، ص٥٩؛ الهاشمى، جواهر البلاغه، ص٢٨٦.
  - (۷٦) أبو داود، ج۱، ص٥٨٧؛ الترمذي، ج٣، ص١١٢؛ الحاكم النيسابوري، ج٢، ص١٠٢.
    - (۷۷) ابن قتیبة، ص۱۵۲.
    - (۷۸) ابن قتیبة، ص۱۵۲۱۵٤.
    - (۲۹) الطوسي، الإستبصار، ج١، ص٤١٤؛ ابن قتيبة، ص٨٧٨٨.
  - (٨٠) ابن شعبه الحراني، ص٥٠؛ الصدوق، التوحيد، ص٣٥٣؛ نفسه، الخصال، ج٢، ص٤١٧.
  - (٨١) الكليني، ج٣، ص٤١٣؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج٢، ص٧٠؛ الحر العاملي، ج٦، ص٤٤.





# WHE SERVICE STATES OF THE SERVICE STATES OF





- (٨٣) الطوسي، الإستبصار، ج١، ص١٤.
- (٨٤) ابن حنبل، ج٦، ص١٣٦؛ ابن أبي شيبة، ج١، ص١٤٨؛ ابن راهويه، ج٣، ص٨٩٣.
- (٨٥) ابن الجعد، المسند، ص٤٣٢؛ ابن أبي شيبة، ج١، ص١٤٧؛ ابن عبدالبر، الإستذكار، ج١، ص٣٦٠.
  - (۸٦) ابن قتيبة، ص۸۷۸۸.
  - (۸۷) الطوسي، الإستبصار، ج٤، ص٦٧.
  - (٨٨) الكليني، ج٦، ص٢٢٣؛ الطوسي، التهذيب، ج٩، ص٢٠؛ نفسه، الإستبصار، ج٤، ص٦٧.
    - (٨٩) الطوسى، التهذيب، ج٩، ص٢١؛ نفسه، الإستبصار، ج٤، ص٦٧.
      - (٩٠) الطوسي، الإستبصار، ج٤، ص٦٧.
- (٩١) الكليني، ج٣، ص٣٩؛ الصدوق، على الشرائع، ج١، ص٢٩٥؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج١، ص٢١.
- (٩٢) الطوسى، تهذيب الأحكام، ج١، ص٢١؛ نفسه، الإستبصار، ج١، ص٩٥؛ و انظر ايضا: الفيض الكاشاني، ج٦، ص٢٦٦.
  - (٩٣) الطوسي، الإستبصار، ج١، ص٩٥.
- (٩٤) الكليني، ج٤، ص٣٨١؛ الصدوق، من لا يحضر الفقيه، ج٢، ص٣٧٥؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج٥، ص٣١٥.
  - (٩٥) الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج٢، ص٣٦١؛ الطوسى، تهذيب الأحكام، ج٥، ص٣١٥.
    - (٩٦) الطوسى، الإستبصار، ج٢، ص١٨٨.
    - (٩٧) الطحاوى، شرح معانى الآثار، ج٣، ص١٤٣؛ نفسه، شرح مشكل الاثار، ج٣، ص٧١.
      - (۹۸) انظر: الشهيد الثاني، ص١٢١١٢٣.
      - (٩٩) الآمدى، ج٢، ص٣٣٨؛ السوسوة، ص١٨٥؛ الشوكاني، ص٥٠.
- (۱۰۰) انظر: الغزالي، ج۱، ص۱٦۸؛ الآمدى، ج۲، ص۳۳۳۳۷؛ ابن قدامة، روضة الناظر، ج۱، ص۳۱۵۳۷؛ ابن قدامة، روضة الناظر، ج۱، ص۳۱۵۰؛ الرشاد الفحول، ص۰۰؛ الآمدى، ج۲، ص۲۳۱؛ السوسوة، ص۱۸۲.
- (۱۰۱) الطبراني، المعجم الأوسط، ج٢، ص٢٤٦؛ ابن حبان، محمد، الصحيح، تحقيق شعيب الأرنووط، ط٢، د.مک، موسسة الرسالة، ٤٤٤٤ق، ج٢١، ص١٢٥؛ ابن المنذر، ج١، ص٣٧٩.
- (۱۰۲) الـدارمی، ج۲، ص۸۱؛ ابـن حنبـل، ج۲، ص۱۸۳؛ ابـن ماجــة، ج۲، ص۲۰۵؛ الطبرانـی، مسـند الشامبین، ج۳، ص۲۹۱؛ الطبرانـی، مسـند
  - (۱۰۳) الطحاوي، شرح مشكل الاثار، ج٣، ص٧١.
  - (۱۰٤) ابن حنبل، ج٥، ص٩٩؛ مسلم، ج٥، ص١١٧؛ ابن أبي شيبة، ج٦، ص٥٥١.
  - (١٠٥) أبو داود، ج٢، ص٤٤٣؛ ابن حنبل، ج٢، ص٢٨٧؛ الترمذي، ج٢، ص٤٤٠.
    - (١٠٦) الطحاوي، شرح معاني الآثار، ج٣، ص١٤٣.
    - (۱۰۷) الطحاوی، شرح معانی الآثار، ج۱، ص۲۷۲۸.
- (١٠٠٨) المظفر، ج١، ص ١٩؛ السبحاني، إرشاد العقول، ج١، ص ٨٨؛ الكرباسي، ص ٨؛ السوسوة، ص ١٨٣؛ الهاشمي، ص ٩٢٨٠.
  - (۱۰۹) السوسوة، ص۱۸۳.
- (۱۱۰) ابن حنبل، ج۲، ص۱۱۸؛ ابن ماجة، ج۱، ص۱۲۰ أبو داود، ج۱، ص۳۰؛ الحاكم النيسابورى، ج۱، ص۱٤۱.
  - (۱۱۱) ابن حنبل، ج٤، ص٥٤٥؛ أبو داود، ج١، ص١٢؛ النسائي، ج١، ص٣٧.





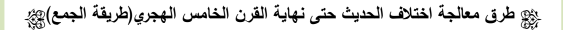


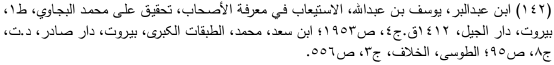
- (١١٣) ابن حنبل، ج٣، ص٩٩؛ الدارمي، ج٢، ص٩؛ ابن ماجة، ج١، ص٥٣٢؛ أبو داود، ج١، ص٥٣٨.
  - (١١٤) ابن حجر العسقلاني، فتح الباري، ج٤، ص١٥٨؛ الطحاوي، شرح معاني الآثار، ج٢، ص٦٣.
    - (١١٥) الطحاوى، شرح معانى الآثار، ج٢، ص٦٣٦٤.
      - (۱۱۱) نفسه، ج٤، ص ٣٨١.
- (١١٧) التلمساني، محمد بن أحمد، مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول، تحقيق محمد علي فركوس، ط١، د.مک، مؤسسة الريان المكتبة المكية، ٤١٩ اق، ص٥٢٨.
  - (١١٨) ابن حنبل، ج٦، ص٢٠؛ العيني، عمدة القارى، ج١١، ص٣٦؛ الدارقطني، ج٢، ص١٥٥.
- (۱۱۹) البیهقی، السنن الکبری، ج٤، ص ٢١٩؛ ابن حجر العسقلانی، فتح الباری، ج٤، ص ١٥٢؛ النسائی، ج٢، ص ٢١٦.
  - (۱۲۰) الطحاوى، شرح مشكل الآثار، ج٤، ص ٣٨١.
    - (۱۲۱) نفسه، ج٦، ص ٣٩٩ ٤٠٦.
      - (۱۲۲) السوسوة، ص۱۸٤.
  - (١٢٣) التلويح على التوضيح، ج٢، ص٢١٩؛ أمير بادشاه، ج٣، ص١٣٨.
  - (۱۲٤) أمير بادشاه، ج٣، ص١٣٨؛ الأنصارى(عبدالعلى بن نظام)، ج٢، ص١.
  - (١٢٥) ابن زنجویه، ج۲، ص٥٨٧؛ أبوعبيد، الاموال، ص٣٢٦؛ ابن أبي شيبة، ج٧، ص٦٩٨.
    - (١٢٦) العيني، عمدة القاري، ج١٦، ص١٦٨؛ الطبراني، المعجم الأوسط، ج٤، ص٣٧.
- (۱۲۷) هو صاحب الاسكندرية أمير القبط، لا مدخل له في الصحابة لأنه لم يسلم، و لم يزل نصرانياً، و منه فتح المسلمون مصر في خلافة عمر، قبل: اسمه جريح(انظر: أسد الغابة، ج $^{\circ}$ ، ص $^{\circ}$ 157).
  - (١٢٨) الطحاوي، شرح مشكل الآثار، ج٦، ص٣٩٩ ٢٠٦.
- (۱۲۹) ابن حنبل، ج۱، ص۲۷۰؛ البخاری، ج٤، ص۱۱۹؛ ابن ماجة، ج۲، ص۱۱۵؛ أبو داود، ج۲، ص۱۲۵؛ مردد، ج۲، ص۲۲۱؛ أبو داود، ج۲، ص۲۲۱؛
- (۱۳۰) مسلم، ج۷، ص۳۰؛ ابن أبى شيبة، ج٦، ص٢٢٤؛ ابن حنبل، ج١، ص٢٦٩؛ البخارى، ج٧، ص١٠٠.
  - (۱۳۱) الطحاوي، شرح مشكل الآثار، ج٧، ص ٣٣٩،٠٠٠.
    - <sup>(۱۳۲)</sup> نفسه، ج۱، ص۲۹.
  - (١٣٣) الغزالي، ج٢، ص٩٥، الأنصاري (عبدالعلي بن نظام)، ج٢، ص١٩٤؛ السوسوة، ص١٨٥.
- (۱۳٤) ابن حنبل، ج۲، ص۳۷۰؛ النسائی، ج٦، ص٤٤١؛ أبویعلی، ج١١، ص٤٤؛ ابن حبان، ج٣، ص٢٩٨.
- (۱۳۵) ابن حنبل، ج٦، ص٣٧٨؛ الدارمي، ج٢، ص٣٨٩؛ مسلم، ج٨، ص٢٧؛ ابن ماجة، ج٢، ص١١٧؛ مسلم، ج٨، ص٢١٠؛ ابن ماجة، ج٢، ص١١٧٤.
  - (۱۳٦) الطحاوى، شرح مشكل الآثار، ج١، ص٢٩.
- (۱۳۷) البخاری، ج۱، ص۲۰۰؛ أبو داود، ج۱، ص۱۹۶؛ البيهقی، السنن الكبری، ج۲، ص۱۲۳؛ الدار القطنی، ج۱، ص۳۳۸.
  - (۱۳۸) أبو داود، ج۱، ص۱۷۱؛ الطحاوي، شرح مشكل الآثار، ج۱۰، ص۳۵۹.
    - (١٣٩) الطحاوي، شرح مشكل الآثار، ج١٥، ص٣٥٩.
      - (۱٤۰) نفسه، ج۱، ص۳۲۳۳۲۹.
- (۱٤۱) الآمدى، ج٣، ص١١٤؛ القرافى، ص٣٠٩؛ السبكى (عبدالوهاب بن على)، ج٢، ص٨٦؛ علاء الدين البخارى، ج٣، ص٣١٣؛ ابن النجار، ج٣، ص٥٤٣.





# 47 M F (191) F



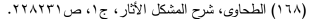


- (١٤٣) ابن حنبل، ج٣، ص٢٩٦؛ البخاري، ج٢، ص٨٨؛ الصنعاني (عبدالرزاق بن همام)، ج٣، ص٤٨٣.
  - (١٤٤) مسلم، ج٣، ص٥٥؛ أبو داود، ج٢، ص٨٠؛ النسائي، ج٤، ص٧٠؛ ابن حبان، ج٧، ص٣٣٨.
    - (١٤٥) الطحاوى، شرح مشكل الآثار، ج١، ص٣٢٣٣٦.
      - (۱٤٦) الطحاوي، شرح مشكل الآثار، ج٢، ص٨٧.
- (١٤٧) ابن حزم، على بن احمد، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق أحمد شاكر ، ط٢، بيروت، منشورات دار الآفاق الجديدة، ٤٠٣ اق، ج٣، ص٣٩.
  - (١٤٨) ابن حنبل، ج١، ص٤٠٩؛ الدارمي، ج١، ص٣؛ البخاري، ج٨، ص٤٩؛ مسلم، ج١، ص٧٨.
- (۱٤٩) ابن حنبل، ج٤، ص١٩٩؛ البيهقى، السنن الكبرى، ج٩، ص١٢٣؛ المتقى الهندى، على بن حسام، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، تحقيق شيخ بكرى حيانى، بيروت، مؤسسة الرسالة، ٤٠٩ اق، ج١، ص٧٥.
  - (١٥٠) الطحاوي، شرح مشكل الآثار، ج١، ص٤٤٣.
  - (۱۵۱) ابن حنبل، ج۲، ص۱۸۵؛ البخاري، ج۱، ص۷۳؛ النسائي، ج۲، ص۸۲.
  - (۱۵۲) ابن حنبل، ج۲، ص۱۸۰؛ البخاري، ج۱، ص۷۳؛ النسائي، ج۲، ص۳۹۸.
    - (١٥٣) الطحاوى، شرح مشكل الآثار، ج٢، ص٨٧.
      - (۱۵٤) نفسه، ج٥، ص ۸٤٩.
- (١٥٥) الجوينى، البرهان، ج١، ص٣٢٧، ٣٢٨؛ الغزالى، ج٢، ص٣٧٤؛ الإيجى، ج٢، ص٢٢؛ الإسنوى، ج٣، ص٣٥؛ البرهان، ج٢، ص٣٠١؛ البن أمير الحاج، ج٣، ص٣١٩؛ ابن النجار، ج٢، ص٣٠٩؛ ابن النجار، ج٢، ص٣٠٩؛ ابن النجار، ج٢، ص٣٠٩؛ ابن النجار، أفعال ص١٩٨؛ الآمدى، ج١، ص١٩٠؛ وانظر القول فى ذلك بتوسع عند: الأشقر، محمد بن سليمان، أفعال الرسول (صلى الله عليه وآله وسلم) و دلالتها على الأحكام الشرعية، ط٦، بيروت، مؤسسة الرسالة للطباعه والنشر والتوزيع، ١٤٢٤ اق، ج٢، ص١٧١١٨٢.
  - (١٥٦) البخاري، ج٥، ص١٧٤؛ مسلم، ج٨، ص١٢١؛ ابن حبان، ج١١، ص٢٣.
  - (۱۵۷) ابن حنبل، ج۱، ص۲۹۸؛ البخاري، ج٥، ص١٧٤؛ مسلم، ج٨، ص١٢٢.
    - (١٥٨) الطحاوى، شرح مشكل الآثار، ج٥، ص ٨٤٩٠.
      - (۱۵۹) نفسه، ج۲، ص۹۲۹٦.
- (۱۲۰) الآمدی، ج۱، ص۱۷۳؛ السبکی (علی بن عبدالکافی)، ج۲، ص۲۶؛ ابن النجار، ج۲، ص۱۷۸؛ الزرکشی، ج٤، ص۱۹۸؛ فخر الدین الرازی، ج۳، ص۲۹۷.
- (۱٦۱) ابن حنبل، ج۱، ص۱٦٦؛ البخارى، ج٣، ص۱۷۱؛ النسائى، ج٨، ص ٢٣٩؛ الطبرانى، سليمان بن أحمد، مسند الشاميين، تحقيق حمد عبدالمجيد السلفى، ط٢، بيروت، مؤسسة الرسالة، ٤١٧ اق، ج٤، ص٢٠٦.
- (۱۱۲) ابن حنبل، ج۱، ص۱۱۱؛ البخاري، ج۳، ص۱۷۱؛ الطبري، ج٥، ص۲۱۹؛ ابن أبي حاتم، عبدالرحمن بن محمد، تفسير ابن أبي حاتم، تحقيق أسعد محمد الطيب، المكتبة العصرية، د.ت، ج٣، ص٤٩٤.
  - (١٦٣) الطحاوي، شرح مشكل الآثار، ج٢، ص٩٢٩٦.
    - (١٦٤) الشافعي، اختلاف الحديث، ص٠٤.
      - (١٦٥) انظر: نفس المصدر.
  - (١٦٦) ابن حنبل، ج٢، ص٣٧٢؛ الدارمي، ج١، ص١٣٩؛ مسلم، ج٥، ص٣٧؛ ابن ماجة، ج١، ص٨٨.
  - (١٦٧) ابن حنبل، ج٤، ص٥٥٣؛ الدارمي، ج١، ص١٣٠؛ مسلم، ج٣، ص٨٧؛ ابن ماجة، ج١، ص٧٤.



Journal Of Babylon Center For Humanities Studies 2023 Volume 13 Issue : 4 (ISSN): 2227-2895 (Print) (E-ISSN):2313-0059 (Online)





- (١٦٩) انظر: الشافعي، اختلاف الحديث، ص٤٠.
- (۱۷۰) البخاری، ج۱، ص٤٨؛ أبو داود، ج۱، ص٣٨؛ النرمذی، ج۱، ص٣١؛ النسائی، ج۱، ص٦٢.
- (١٧١) ابن حنبل، ج٤، ص٤١؛ الدارمي، ج١، ص١٧٧؛ ابن ماجة، ج١، ص١٤١؛ أبو داود، ج١، ص٣٤.
  - (١٧٢) الشافعي، اختلاف الحديث، ص٤٨٨.
- (۱۷۳) ابن حنبل، ج۲، ص٤٠٣؛ ابن خزيمة، ج١، ص٢٨٤؛ الشافعي، محمد بن إدريس، المسند، بيروت، دارالكتب العلمية، د.ت، ص١٥٦.
- (۱۷٤) ابن حنبل، ج٥، ص١٨٦؛ البخارى، ج٢، ص٣٢؛ الدارمي، ج١، ص٣٤٣؛ الشافعي، المسند، ص٢٥أ.
  - (١٧٥) الشافعي، اختلاف الحديث، ص ٤٩٠.
  - (۱۷۲) الشافعي، اختلاف الحديث، ص ٥٣١؛ ابن قتيبة، ص ٢٣٩٢٤.
- (۱۷۷) ابن حنبل، ج٥، ص٠٠٠؛ مسلم، ج٥، ص٥٠؛ ابن ماجة، ج٢، ص٧٥٩؛ الترمذي، ج٢، ص٣٥٦.
- (۱۷۸) ابن حنبل، ج٣، ص٤؛ البخارى، ج٣، ص٣٠؛ مسلم، ج٥، ص٤٢؛ الترمذى، ج٢، ص٥٥ (مع الاختلاف في بعض الالفاظ الحديث لايضر في المقصود و النص من ابن حنبل).
  - (۱۷۹) ابن حنبل، ج٣، ص٥١؛ النسائي، ج٧، ص٢٧٩؛ البيهقي، السنن الكبري، ج٥، ص٢٧٦.
    - (١٨٠) الشافعي، اختلاف الحديث، ص٥٣١.
- (۱۸۱) ابن حنبل، ج٤، ص١٦١؛ الندارمي، ج١، ص١٨٨؛ أبنو داود، ج١، ص١٣٩؛ الترمندي، ج١، ص١٤٠. ص١٢٩؛ الترمندي، ج١، ص١٤٠.
  - (۱۸۲) أبو داود، ج۱، ص۱۳۹؛ البيهقي، السنن الكبري، ج۲، ص۲۰۲؛ ابن حبان، ج۱۰، ص٣٩٦.
    - (۱۸۳) ابن حنبل، ج۲، ص۱۹؛ أبو داود، ج۱، ص۱۳۹؛ النسائي، ج۲، ص۱۱٤.
      - (۱۸٤) ابن قتيبة، ص۲۳۹۲٤.
      - (١٨٥) الشافعي، اختلاف الحديث، ص٥٤٣.
        - (١٨٦) انظر: المصدر نفسه.
  - (۱۸۷) ابن حنبل، ج٦، ص١٨١؛ مسلم، ج٤، ص٠١؛ أبو داود، ج١، ص٣٩٣؛ الترمذي، ج٢، ص١٩٩.
- (۱۸۸) مسلم، ج٤، ص٤؛ النسائى، ج٥، ص١٤٢؛ البيهقى، السنن الكبرى، ج٥، ص٥٦؛ ابن حجرالسقلانى، فتح البارى، ج٣، ص٢١٣.
  - (۱۸۹) ابن حنبل، ج۳، ص۱۰۱؛ البخاری، ج۷، ص۶۸؛ مسلم، ج٦، ص٥٥١؛ النسائی، ج٥، ص١٤١.
    - (١٩٠) الشافعي، اختلاف الحديث، ص٥٤٣.
- (۱۹۱) ابن حنبل، ج٤، ص٧١؛ البخارى، ج٢، ص٢١٢؛ مسلم، ج٤، ص١٣؛ البيهقى، السنن الكبرى، ج٥، ص١٩١.
- (۱۹۲) النسائی، ج۵، ص۱۸۷؛ البیهقی، السنن الکبری، ج۵، ص۱۹۰؛ الدار قطنی، ج۲، ص۲۵۰؛ ابن عبدالبر، التمهید، ج۹، ص۵۸.
  - (١٩٣) الشافعي، اختلاف الحديث، ص٤٤٥.
  - (۱۹۶) الطوسى، الإستبصار، ج٢، ص٢١٠؛ ابن قتيبة، ص١٧٠١٧٢.
- (١٩٥) البرقى، احمد بن محمد بن خالد، المحاسن، ط٢، قم، دار الكتب الإسلامية، ١٣٧١ق، ج٢، ص٣١٧؛ الكليني، ج٤، ص٣٨٣؛ الطوسي، تهذيب الأحكام، ج٥، ص ٣٦٨.
  - (١٩٦) الطوسي، تهذيب الأحكام، ج٥، ص ٣٦٩؛ ابن أبي جمهور، ج٣، ص١٧٦.
    - (١٩٧) الطوسى، الإستبصار، ج٢، ص٢١٠.
- (۱۹۸) ابن الجعد، على، مسند، تحقيق عبدالله بن محمد البغوى، ط۲، بيروت، دار الكتب العلمية، ١١٤ ق، ص ١٢٠؛ أبويعلى الموصلي، ج١١، ص ١٩٢؛ ابن حبان، ج١٠، ص ٢٦٠.



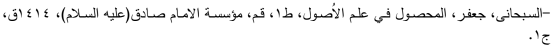
- (۱۹۹) ابن قتیبة، ص۲۵۱.
  - (۲۰۰) نفسه، ص۱۷۰.
- (۲۰۱) نفسه، ص۱۷۰۱۷۲.
- (۲۰۲) ابن أبى شيبة، ج ٨، ص ٢٦٨؛ السيوطى، عبد الرحمن بن ابى بكر، الجامع الصغير، ط١، بيروت، دارالفكر للطباعة و النشر و التوزيع، ٤٠١ق، ج١، ص٥٥٢؛ الشيخ الصدوق، التوحيد، ص١٢(عن الصادق(عليه السلم).
  - (٢٠٣) ابن قتيبة، ص١٧٠ (لم يشاهد الحديث في مصدر آخر).
    - (٢٠٤) المصدر نفسه (لم يشاهد الحديث في مصدر آخر).
      - <sup>(۲۰۵)</sup> نفسه، ص۲۳۶.
      - (۲۰۱) نفسه، ص۲۳۱.
  - (٢٠٧) الدار قطني، ج٢، ص٤٥؛ السيوطي، الجامع الصغير، ج٢، ص٩٧؛ المتقى الهندي، ج٦، ص٥٥.
    - (۲۰۸) ابن قتیبة، ص۲۳۶.
    - (٢٠٩) نفس المصدر (لم نجد الخبر في المصادر الحديثية).
      - (۲۱۰) نفسه، ج۱، ص ۲۵.
- (٢١١) الطوسى، تهذيب الأحكام، ج١، ص٦٦؛ نفسه، الاستبصار، ج١، ص٦٥؛ الحر العاملي، ج١، ص٢٤.
  - (٢١٢) الطوسى، تهذيب الأحكام، ج١، ص٦٦؛ الفيض الكاشاني، ج٦، ص٢٩٨.
    - (٢١٣) الطوسي، الإستبصار، ج١، ص٦٥.
  - (٢١٤) الطوسي، تهذيب الأحكام، ج٩، ص٦٧؛ نفسه، الإستبصار، ج٤، ص٨٦.
  - (٢١٥) الطوسى، تهذيب الأحكام، ج٩، ص٦٧؛ نفسه، الإستبصار، ج٤، ص٨٦.
    - (٢١٦) الطوسي، الإستبصار، ج٤، ص٨٧.

### قائمة المصادر العربية

- الراغب الإصفهاني، ص٢٢٢؛ ابن منظور، ج٢، ص١٣٣؛ الطريحي، فخر الدين، مجمع البحرين، ط٣، تهران، مرتضوى، ١٣٧٥ش، ج٢، ص٢٤٥.
- -العتر، ص ۲۶؛ صبحى الصالح، إبراهيم، علوم الحديث ومصطلحه، ط ١٥، بيروت، دار العلم للملايين، ٩٨٤م.
- القاسمي، محمد جمال الدين، قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث، بيروت، دار الكتب العلمية، د.ت.
- السخاوى، محمد بن عبد الرحمن، فتح المغيث بشرح الفية الحديث للعراقي، تحقيق على حسين على، ط١، مصر، مكتبة السنة، ٤٢٤ق، ج٤.
- الأمير الصنعاني، محمد بن إسماعيل، توضيح الأفكار لمعاني تنقيح الأنظار، تحقيق أبو عبد الرحمن صلاح بن محمد بن عويضة، ط١، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٨ق، ج٢.
- -الصنعانى، عبدالرزاق بن همام، مصنف عبد الرزاق، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمى، هند، منشورات المجلس العلمى، د. ت، ج $\circ$ .
- الطبرانى، سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، تحقيق حمدى عبدالمجيد السلفى، ط٢، د. مك، دار احياء التراث العربى، د.ت، ج٨، ص٨٧؛ ابن أبي جمهور، محمد بن زين الدين، عوالي اللئالي العزيزية في الأحاديث الدينية، ط١، قم، دار سيد الشهداء للنشر، ٤٠٥ اق، ج١.
  - -السبحاني، جعفر، إرشاد العقول الى مباحث الأصول، ط١، قم، موسسة الامام صادق، ٤٢٤ اق، ج١.
- -الصدر، بحوث في علم الأصول، دروس في علم الأصول، ط١، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ٢٥٥ ق، ج٥.

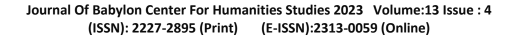






- -الخويي، ابوالقاسم، مصابيح الأصول، ط١، تهران، مركز نشر الكتاب، ٣٠٠ اش، ج١.
- العلامه الحلى، حسن بن يوسف، نهاية الوصول الى علم الأصول، ط١، قم، مؤسسة الامام صادق(عليه السلام)، ٤٢٥ اق، ج١.
- الباجي، سليمان بن خلف، الإشارة في أصول الفقه، تحقيق محمد حسن محمد حسن إسماعيل، ط١، بيروت، دار الكتب العلمية، ٤٢٤ اق.
- -الشيرازي، إبراهيم بن علي، المهذب في فقه الإمام الشافعي، بيروت، دار الكتب العلمية، د.ت، ج١، ص١٧١؛ السرخسي، الأصول، ج١.
- -أبويعلى، أحمد بن علي، المسند، تحقيق حسين سليم أسد، دمشق، دار المامون للتراث، د.ت، ج٤، ص٤٣٣؛ ابن حنبل، ج١.
- -ابن خزيمة، محمد بن اسحاق، الصحيح، تحقيق محمد مصطفى اعظمى، ط٢، د.مك، المكتب الاسلامى، ط١٤ ق. مـ ١٢٩ ق. ١٤١٢ق، صـ ١٢٩.
- -ابن عبدالبر، يوسف بن عبدالله، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، تحقيق مصطفى بن احمد العلوى محمد عبدالكبير البكرى، المغرب، وزارة عموم الأوقاف و الشوون الإسلامية، ١٣٨٧ق، ج١٤.
  - -العيني، محمود بن احمد، عمدة القاري، د.مک، دار إحياء التراث العربي، د.ت،ج٦.
- -داود، سليمان بن الأشعث، السنن، تحقيق شعيب الأرنؤوط محمد كال قره بللي، ط١، د.مك، دار الرسالة العالمية، ١٤٣٠ق، ج١.
- -ابن ماجة، محمد بن يزيد، السنن، تحقيق محمد فواد عبدالباقى، د.مک، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، د.ت، ج١.
  - النسائي، ج٣، ص٤٩؛ ابن حنبل، ج٥، ص٨؛ الدارمي، ج١، ص٣٦٢.
  - الصنعاني، محمد بن إسماعيل، سبل السلام، د.مک، دار الحديث، د.ت، ج۱، ص١٢٦.
- -الطوسى، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام، تحقيق خرسان، ط٤، تهران، دار الكتب الإسلاميه، ٤٠٧ اق، ج٤.
- -المجلسى، محمدتقى بن مقصود على، روضة المنقين في شرح من لا يحضره الفقيه، ط٢، كوشانبور، مؤسسه الثقافية الإسلامية، ٢٠٦ اق، ٤٠ج.
  - -الطوسي، تهذيب الأحكام، ج١، ص٢٢٤؛ ابن أبي جمهور، ج٤، ص٥٥؛ الفيض الكاشاني، ج٦.
- -الحسينى الشيرازى، صادق، بيان الأصول، ط٢، قم، دار الانصار، ٤٢٧ اق، ج٩، ص ٣٦١ الامام الخمينى، روح الله، تتقيح الأصول، ط١، تهران، موسسه تنظيم و نشر آثار امام خميني (ره)، ٤١٨ اق، ج٤.
  - الروحاني، محمدصادق، زبدة الأصول، ط٢، تهران، حديث دل، ١٣٨٢ش، ج٣.
  - الجزايري، محمدجعفر، منتهي الدراية في توضيح الكفاية، ط٤، قم، موسسة دار الكتاب، ٤١٥ اق، ج٨.
- -ابن أبى شيبة، ابراهيم بن عثمان، المصنف، تحقيق سعيد اللحام، ط١، بيروت، درا الفكر للطباعه و النشر و التوزيع، ٤٠٩ اق، ج٢.
  - -الطوسى، الإستبصار، ج١، ص١٩٩. الطحاوى، شرح معانى الآثار، ج٢.
- -المظفر ، محمد رضا، أصول الفقه، ط٥، قم، اسماعيليان، ٣٧٥ ش، ج١، ص١٧١؛ السبحاني، جعفر، إرشاد العقول الى مباحث الأصول، ط١، قم، موسسة الامام صادق، ٤٢٤ ق .
  - الموجز في أصول الفقه، ط١٤، قم، موسسة الامام صادق، ١٣٨٧ش.
- الفانى الاصفهانى، على، آراء حول مبحث الألفاظ في علم الأصول، ط١، قم، رضا مظاهرى، ٤٠١ق، ج٢.
  - الطباطبايي قمي، نقي، آراؤنا في أصول الفقه، ط١، قم، محلاتي، ١٣٧١ش، ج١.





- -النائيني، محمد حسين، أجود التقريرات، ط١، قم، مطبعة العرفان، ١٣٥٢ش، ج١.
- -النجم آبادى، ابوالفضل، الأصول، ط١، قم، موسسه آيه الله العظمي البروجردي، لنشر معالم اهل البيت، ١٣٨٠ش، ج١.
  - -الشهركاني، ابراهيم اسماعيل، المفيد في شرح أصول الفقه، ط١، قم، ذوى القربي، ٤٣٠ اق، ج١.
    - الشيرواني، على، تحرير اصول الفقهة، ط١، قم، دار العلم، ٣٧٩ش.
- الغروى النائينى، نهلة، فقه الحديث و روش هاى نقد متن، ط١، تهران، دفتر آثار علمية لجماعة تربيت مدرس، ١٣٧٩ق.
- -المظفر، ج١، ص ١٧١؛ السبحاني، إرشاد العقول الى مباحث الأصول، ج٢، ص ٢٧٤؛ نفسه، الموجز في أصول الفقه، ص ١٧٤؛ الآمدي، ج٣، ص ١٤؛ ابن قدامة، روضة الناظر، ج٢.
- -المجلسى، محمد باقر، مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول، ط٢، طهران، دار الكتب الإسلامية، ٤٠٤ق، ج١٣.
- -الطبراني، سليمان بن أحمد، المعجم الأوسط، تحقيق قسم التحقيق بدار الحرمين، د.مك، دار الحرمين للطباعه و النشر و التوزيع، ٤١٥ق، ج٨، ص٢٤٢؛ نفسه، المعجم الكبير، ج١٢.
  - -العراقي، ضياءالدين، مقالات الأصول، ط١، قم، داوري، ٤٢٠ اق، ج١.
    - منهاج الأصول، ط١، بيروت، دار البلاغة، ١١١١ق.
- الصدر، محمد باقر، مباحث الأصول، ط١، قم، مطبعة مركز النشر مكتب الإعلام الإسلامي، ٤٠٨ اق، ج٤.
  - -المدرسي يزدي، عباس، نماذج الأصول في شرح مقالات الأصول، ط١، قم، داوري، ٣٨٣ اش، ج١.
- -الصدوق، محمد بن على، من لا يحضره الفقيه، ط٢، قم، الإنتشارات الإسلامي التابعة لجامعة المدرسين حوزة العلمية، ١٤١٣ق، ج٢، ص٢٩٦؛ الطوسي، الإستبصار، ج٢.
- -السرخسى، الأصول، ج١، ص٢١٤؛ أبو الوفاء، علي بن عقيل، الواضح في أصول الفقه، تحقيق عبد الله بن عبد المدسن التركي، ط١، بيروت، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، ٢٢٠ اق، ج١.
  - -الطيالسي، سليمان بن داود، مسند الطيالسي، بيروت، دار المعرفة، د.ت.
- -الحميدى، عبدالله بن الزبير، مسند الحميدى، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمى، ط١، بيروت، دار الكتب العلمية، ٤٠٩ اق، ج٢، ص٨٠٠؛ أبويعلى، ج٧، ص١١٤؛ البخاري، ج٧.
- -ابن عبدالبر، يوسف بن عبدالله، الإستذكار، تحقيق سالم محمد عطا، محمد على معوض، ط١، بيروت، دار الكتب العلمية، ٢٠٠٠م، ج١.
  - ابن حزم، على بن احمد، المحلى، د.مک، دار الفكر، د.ت، ج $^{\circ}$ .
- -الدار قطنی، علی بن عمر، السنن، تحقیق مجدی بن منصور سید الشوری، ط۱، بیروت، دار الکتب العلمیة، ٤١٧ اق، ج۱.
- -المكى، بن أبي طالب، الإيضاح لناسخ القرآن و منسوخه، تحقيق أحمد فرحات، ط١، جدة، دار المنارة، ٢٠٦ اق.
  - -السيوطي، عبدالرحمن بن ابيبكر، الإتقان في علوم القرآن، بيروت، دار الكتاب العربي، ٢١١ اق، .
- -ابن حبان، محمد، الصحيح، تحقيق شعيب الأرنووط، ط٢، د.مـک، موسسـة الرسـالة، ١٤١٤ق، ج١٢، ص٥١٤؛ ابن المنذر، ج١.
- -التلمساني، محمد بن أحمد، مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول، تحقيق محمد علي فركوس، ط١، د.مك، مؤسسة الريان المكتبة المكية، ١٤١٩ق.
- -ابن عبدالبر، يوسف بن عبدالله، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تحقيق على محمد البجاوي، ط١، بيروت، دار الجيل، ٤١٢ اق.ج٤.
  - ابن سعد، محمد، الطبقات الكبرى، بيروت، دار صادر، د.ت، ج٨.











-ابن حزم، على بن احمد، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق أحمد شاكر، ط٢، بيروت، منشورات دار الآفاق الجديدة، ٤٠٣ ق، ج٣.

-البيهقى، السنن الكبرى، ج٩، ص١٢٣؛ المنقى الهندى، على بن حسام، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، تحقيق شيخ بكرى حياني، بيروت، مؤسسة الرسالة، ٤٠٩ اق، ج١.

-الأشقر، محمد بن سليمان، أَفعال الرسول(صلى الله عليه وآله وسلم) و دلالتها على الأحكام الشرعية، ط٦، بيروت، مؤسسة الرسالة للطباعه والنشر والتوزيع، ١٤٢٤ق، ج٢.

-الطبراني، سليمان بن أحمد، مسند الشامبين، تحقيق حمد عبدالمجيد السلفي، ط٢، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٤١٧ق، ج٤.

ابن أبى حاتم، عبدالرحمن بن محمد، تفسير ابن أبى حاتم، تحقيق أسعد محمد الطيب، المكتبة العصرية،

-الشافعي، محمد بن إدريس، المسند، بيروت، دارالكتب العلمية، د.ت.

-البرقي، احمد بن محمد بن خالد، المحاسن، ط٢، قم، دار الكتب الإسلامية، ١٣٧١ق، ج٢.

-ابن الجعد، على، مسند، تحقيق عبدالله بن محمد البغوى، ط٢، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٧ق،

-السيوطي، عبد الرحمن بن ابي بكر، الجامع الصغير، ط١، بيروت، دارالفكر للطباعة و النشر و التوزيع، ١٠٤١ق، ج١.

### List of Arabic sources.

-Al-Raghib Al-Isfahani, p. 222; Ibn Manzoor, vol. 2, p. 133; Al-Tarihi, Fakhr Al-Din, Bahrain Complex, 3rd edition, Tehran, Mortazavi, 1375 Sh, Part 2, p. 245.

-Al-Etr, p. 26; Sobhi Al-Saleh, Ibrahim, Hadith sciences and its terminology, 15th edition, Beirut, Dar Al-Ilm for Millions, 1984 AD.

-Al-Qasimi, Muhammad Jamal al-Din, Rules of Modernization from the Arts of the Term of Hadith, Beirut, Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, d.t.

-Al-Sakhawy, Muhammad bin Abd al-Rahman, Fath al-Mughith bi Sharh al-Fiyyah al-Hadith by al-Iraqi, edited by Ali Hussain Ali, 1st edition, Egypt, Al-Sunna Library, 1424 BC, Part 4.

-Al-Amir Al-Sana'ani, Muhammad bin Ismail, Explanation of Ideas for the Meanings of Takheeh Al-Anzaar, investigation by Abu Abd al-Rahman Salah bin Muhammad bin Awaida, 1st edition, Beirut, Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1418 BC, Part 2.

Al-Sanaani, Abd al-Razzaq bin Hammam, the workbook of Abd al-Razzaq, edited by Habib al-Rahman al-Azami, Hind, Scientific Council Publications, d. T, C5.

-Al-Tabarani, Suleiman bin Ahmed, The Great Lexicon, edited by Hamdi Abd al-Majid al-Salafi, 2nd edition, d. Mak, Arab Heritage Revival House, Dr. T, Part 8, p. 87; Ibn Abi Jumhur, Muhammad bin Zain al-Din, Awali al-Laali al-Aziziyya fi al-Hadith al-Diniya, 1st edition, Qom, Dar Sayyid al-Shuhada for publication, 1405 BC, Part 1.

Al-Subhani, Jaafar, Guidance of the Minds to the Investigations of the Origins, 1st Edition, Qom, Imam Sadiq Institute, 1424 BC, Part 1.

Al-Sadr, Research in the Science of Fundamentals, Lessons in the Science of Fundamentals, 1st Edition, Beirut, Dar Al-Turath Al-Arabi, 1425 BC, Part 5.

-Al-Subhani, Jaafar, Al-Mahsul fi Ilm Al-Usul, 1st Edition, Qom, Imam Sadiq Foundation (peace be upon him), 1414 BC, Part 1.



# A CANTON POPULAR AND THE POPUL

- -Al-Khoei, Abu Al-Qasim, Misbah Al-Usool, 1st edition, Tehran, Book Publishing Center, 1300 Sh, Part 1.
- Allama al-Hilli, Hasan bin Yusuf, The End of Access to Ilm al-Usul, 1st Edition, Qom, Imam Sadiq Foundation (peace be upon him), 1425 BC, Part 1.
- -Al-Baji, Suleiman bin Khalaf, Al-Ishara fi Usul al-Fiqh, edited by Muhammad Hassan Muhammad Hassan Ismail, 1st edition, Beirut, Dar Al-Kutub Al-Alami, 1424 BC
- -Al-Shirazi, Ibrahim bin Ali, Al-Muhadhdhab in the jurisprudence of Imam Al-Shafi'i, Beirut, Dar Al-Kutub Al-Ilmiya, Dr. T, Part 1, p. 171; Al-Sarkhasi, Al-Usool, Part 1
- -Abu Ali, Ahmed bin Ali, Al-Musnad, investigated by Hussein Salim Asad, Damascus, Dar Al-Mamoun for Heritage, Dr. T, Part 4, p. 433; Ibn Hanbal, Part 1.
- Ibn Khuzaymah, Muhammad bin Ishaq, Al-Sahih, investigated by Muhammad Mustafa Azami, 2nd edition, Dr. Maktab, Al-Maktab Al-Islami, 1412 BC, Part 3, p. 129. Ibn Abd al-Barr, Yusuf bin Abd Allah, the preamble to the meanings and chains of transmission in al-Muwatta', investigated by Mustafa bin Ahmad al-Alawi Muhammad Abd al-Kabir al-Bakri, Morocco, Ministry of All Endowments and Islamic Affairs, 1387 s, vol. 14.
- -Al-Aini, Mahmoud bin Ahmed, Umdat Al-Qari, Dr. Mak, Dar Al-Turath Al-Arabi, Dr. T, Part 6.
- -Daoud, Suleiman bin Al-Ash'ath, Al-Sunan, investigation by Shuaib Al-Arna'ut Muhammad Kal Qara Belli, 1st edition, Dr. Mak, Dar Al-Risala Al-Alamiya, 1430 BC, Part 1.
- -Ibn Majah, Muhammad bin Yazid, Al-Sunan, edited by Muhammad Fawad Abdul-Baqi, Dr. Mak, Dar Al-Fikr for Printing, Publishing and Distribution, Dr. T, Part 1.
- -Al-Nasai, vol. 3, p. 94; Ibn Hanbal, vol. 5, p. 8; Al-Darmi, Part 1, p. 362.
- -Al-Sanaani, Muhammad bin Ismail, Subul Al-Salam, Dr. Mak, Dar Al-Hadith, Dr. T, Part 1, p. 126.
- -Al-Tusi, Muhammad bin Al-Hassan, Tahdheeb Al-Ahkam, Tahqeeq Khurasan, 4th Edition, Tehran, Dar Al-Kutub Al-Islamiyyah, 1407 BC, Part 4.
- Al-Majlisi, Muhammad Taqi bin Maqsoud Ali, Rawdat al-Muttaqi fi Sharh Man Lahdhurah al-Faqih, 2nd edition, Kushanpur, Islamic Cultural Foundation, 1406 BC, 4c.
- -Al-Tusi, Tahdheeb Al-Ahkam, Part 1, pg. 224; Ibn Abi Jamhour, vol. 4, pg. 54; Al-Fayd Al-Kashani, vol.6.
- -Al-Husseini Al-Shirazi, Sadiq, Bayan Al-Usool, 2nd edition, Qom, Dar Al-Ansar, 1427 BC, Part 9, p. 311; Imam Khomeini, Ruhullah, Revision of the Fundamentals, 1st edition, Tehran, Institute for Organizing and Publishing the Works of Imam Khomeini (may God have mercy on him), 1418 BC, vol.4.
- -Al-Ruhani, Muhammad Sadeq, Zubdat Al-Usool, 2nd edition, Tehran, Hadith in evidence, 1382 Sh, Part 3.
- -Al-Jazairi, Muhammad Jaafar, The End of Knowledge in Explanation of Sufficiency, 4th Edition, Qom, Dar Al-Kitab Institute, 1415 BC, Part 8.
- -Ibn Abi Shaybah, Ibrahim bin Othman, al-Musannaf, edited by Saeed al-Lahham, 1st edition, Dar al-Fikr for printing, publishing and distribution, 1409 vol.









Al-Tusi, Al-Istibsar, Part 1, p. 199. Al-Tahawy, Explanation of the Meanings of Athar, Part 2.

-Al-Muzaffar, Muhammad Reza, Fundamentals of Jurisprudence, 5th Edition, Qom, Ismailian, 1375 Sh, Part 1, p. 171; Al-Subhani, Jaafar, Guidance of Minds to Investigations of Fundamentals, 1st Edition, Qom, Imam Sadiq Foundation, 1424 BC.

Al-Mujjaz fi Usul al-Figh, 14th edition, Qom, Imam Sadiq Institute, 1387 Sh.

Al-Fani Al-Isfahani, Ali, Opinions on the Study of Pronunciations in the Science of Fundamentals, 1st Edition, Qom, Reza Mazaheri, 1401 BC, Part 2.

Tabatabaei Qomi, Taqi, Our Opinions on Usul al-Fiqh, 1st Edition, Qom, Mahallati, 1371 Sh, Part 1.

-Al-Naini, Muhammad Hussein, The Best Reports, 1st Edition, Qom, Al-Irfan Press, 1352 Sh, Part 1.

-Al-Najmabadi, Abul-Fadl, Al-Usool, 1st edition, Qom, Instituted by Ayatollah Al-Azim Al-Boroujerdi, to publish Milestones of Ahl Al-Bayt, 1380 Sh, Part 1.

Al-Shahrkani, Ibrahim Ismail, Al-Mufid fi Sharh Usul al-Figh, 1st edition, Qom, Dhu' al-Qurabi, 1430 BC, Part 1.

-Al-Shirwani, Ali, editing the principles of jurisprudence, 1st edition, Qom, Dar Al-Ilm, 1379 Sh.

-Al-Gharawi Al-Naeini, Nahla, Hadith Jurisprudence and Rosh Hai Naqd Matn, 1st edition, Tehran, Scientific Archeology Book of Tarbit Modarres Group, 1379 BC.

- Al-Muzaffar, vol. 1, p. 171; Al-Subhani, Guidance of the Minds to the Investigations of the Origins, Part 2, pg. 674; Himself, Al-Mujjaz fi Usul al-Figh, p. 120; Al-Amadi, vol. 3, p. 6; Ibn Qudamah, Rawdat Al-Nazir, Part 2. Al-Majlisi, Muhammad Baqir, Mirror of the Minds in Explanation of the News of the Prophet's Family, 2nd Edition, Tehran, Dar Al-Kutub Al-Islamiyyah, 1404 BC, Part 13.

-Al-Tabarani, Suleiman bin Ahmed, Al-Mu'jam Al-Awsat, investigation by the Investigation Department of Dar Al-Haramain, Dr. Mak, Dar Al-Haramain for Printing, Publishing and Distribution, 1415 BC, Part 8, p. 242; Himself, The Great Lexicon, vol. 12.

-Al-Iraqi, Diaa al-Din, Articles of Origins, 1st edition, Qom, Dauri, 1420 BC, Part 1. -Minhaj Al-Usool, 1st edition, Beirut, Dar Al-Balagha, 1411 BC.

Al-Sadr, Muhammad Baqir, Investigations of the Origins, 1st edition, Qom, Islamic Information Office Publishing Center Press, 1408 BC, Part 4.

-Al-Madrasi Yazdi, Abbas, Models of assets in explaining the articles of assets, 1st edition, Qom, Dauri, 1383 Sh, Part 1.

-Al-Saduq, Muhammad bin Ali, who does not attend him the jurist, 2nd edition, Oom, The Islamic Publications affiliated to the University of Teachers Hawza Al-Ilmiya, 1413 BC, Part 2, p. 396; Al-Tusi, Clairvoyance, Part 2.

Al-Sarkhasi, Al-Usul, vol. 1, p. 125; Abu Al-Wafa, Ali bin Aqeel, Al-Wafih fi Usul al-Figh, edited by Abdullah bin Abdul Mohsen Al-Turki, 1st edition, Beirut, Al-Risala Institution for Printing, Publishing and Distribution, 1420 q., Part 1.

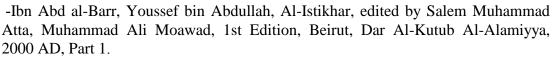
Al-Tayalisi, Suleiman bin Dawood, Musnad al-Tayalisi, Beirut, Dar al-Ma'rifah, Dr.

-Al-Hamidi, Abdullah bin Al-Zubair, Musnad Al-Hamidi, investigated by Habib Al-Rahman Al-Azami, 1st edition, Beirut, Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 1409 BC, Part 2, p. 508; Abu Ali, vol. 7, p. 114; Bukhari, c. 7.



# مركز بابل الدراسات العضارية والشرطية

### ره طرق معالجة اختلاف الحديث حتى نهاية القرن الخامس الهجري (طريقة الجمع)



-Ibn Hazm, Ali bin Ahmed, Al-Muhalla, Dr. Mak, Dar Al-Fikr, Dr. T, Part 5.

Dar Qutni, Ali Bin Omar, Al-Sunan, investigated by Majdi Bin Mansour Sayed Al-Shura, 1st edition, Beirut, Dar Al-Kutub Al-Alamiyyah, 1417 BC, Part 1.

Al-Makki, Ibn Abi Talib, The Clarification of the Copy of the Qur'an and its Abrogated, investigated by Ahmed Farhat, 1st edition, Jeddah, Dar Al-Manara, 1406 BC.

Al-Suyuti, Abd al-Rahman bin Abi Bakr, Perfection in the Sciences of the Qur'an, Beirut, Dar al-Kitab al-Arabi, 1421 BC.

- -Ibn Hibban, Muhammad, Al-Sahih, investigated by Shuaib Al-Arnout, 2nd edition, d.m., Al-Risala Institute, 1414 q., vol. 12, p. 125; Ibn al-Mundhir, Part 1.
- -Al-Talmisani, Muhammad bin Ahmed, The Key to Access to Building the Branches on the Fundamentals, investigated by Muhammad Ali Farkous, 1st edition, Dr. Makkah, Al-Rayyan Foundation the Meccan Library, 1419 BC.
- -Ibn Abd al-Barr, Youssef bin Abdullah, Absorption in Knowing the Companions, investigated by Ali Muhammad al-Bajawi, 1st edition, Beirut, Dar al-Jil, 1412 BC.4.
- -Ibn Saad, Muhammad, Al-Tabaqat Al-Kubra, Beirut, Dar Sader, Dr. T, Part 8.
- -Ibn Hazm, Ali bin Ahmed, Al-Ahkam fi Usul Al-Ahkam, investigated by Ahmed Shaker, 2nd edition, Beirut, Dar Al-Afaq Al-Jadidah publications, 1403 BC, Part 3.
- -Al-Bayhaqi, Al-Sunan Al-Kubra, vol. 9, p. 123; Al-Muttaqi Al-Hindi, Ali Bin Hussam, The Treasure of Workers in the Sunnah of Sayings and Actions, investigated by Sheikh Bakri Hayani, Beirut, Al-Risala Foundation, 1409 BC, Part 1. Al-Ashqar, Muhammad bin Suleiman, The Acts of the Messenger (may God bless him and his family and grant him peace) and their indication of Sharia rulings, 6th edition, Beirut, Al-Risala Institution for Printing, Publishing and Distribution, 11424 s, volume 2. Al-Tabarani, Suleiman bin Ahmad, Musnad al-Shamiyyin, investigated by Hamad Abd al-Majid al-Salafi, 2nd edition, Beirut, Al-Risala Foundation, 1417 BC, Part 4.
- -Ibn Abi Hatim, Abd al-Rahman bin Muhammad, Tafsir Ibn Abi Hatim, edited by Asaad Muhammad al-Tayyib, Al-Asriyyah Library, Dr. T, Part 3.
- -Al-Shafei, Muhammad bin Idris, Al-Musnad, Beirut, Dar Al-Kutub Al-Alamiyyah, d.t.

Al-Barqi, Ahmad bin Muhammad bin Khalid, Al-Mahasin, 2nd edition, Qom, Dar Al-Kutub Al-Islamiyyah, 1371 BC, Part 2.

- -Ibn Al-Jaad, Ali, Musnad, investigated by Abdullah bin Muhammad Al-Baghawi, 2nd edition, Beirut, Dar Al-Kutub Al-Alamiyyah, 1417 BC.
- Al-Suyuti, Abd al-Rahman bin Abi Bakr, Al-Jami Al-Saghir, 1st edition, Beirut, Dar Al-Fikr for printing, publishing and distribution, 1401 BC, Part 1.





